
Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 06, n. 03, p. 101 - 112, out. 2022| 10
1 

ISSN: 2527-1024 

 

 

 LITERATURA ENTRANHADA DE MULHERES NEGRAS (DES)ENRAIZADAS  

ENTRENCH LITERATURE OF ROOTED BLACK WOMAN 

 
Recebido: 06/07/2022 Aprovado: 30/07/2022 Publicado: 13/10/2022 

DOI: 10.18817/rlj.v6i3.2998 

 
Raffaella Andrea Fernandez1 

Orcid ID: https://orcid.org/0000-0003-4459-5977 
 

 
Resumo: Esse texto pensa o encontro literário entre Françoise Ega (1920 - 1976) e Carolina Maria de 
Jesus (1914/1919/1921-1977). Ambas escritoras negras que encontraram na literatura um espaço para 
imaginar, curar, transmutar e tecer percursos possíveis em seus processos diaspóricos. Seja a 
martinicana Françoise Ega escrevendo em Marseille, seja a minera Carolina de Jesus situada em São 
Paulo, em seus respectivos espaços distantes de onde viveram até a adolescência, formularam e 
nutriram seus textos- raízes não apenas como um retorno as suas origens, mas também como fomento 
e recomposição de novos enraizamentos. Françoise Ega, expande e entranha suas palavras-linhas até 
o Brasil reconhecendo em Carolina de Jesus um espelho de onde brota memórias em suas missivas, 
jamais lidas pela autora brasileira, mas que, no entanto, encontrou na atual recepção a constatação de 
que persistem as “misérias dos pobres do mundo inteiro (que) se parecem como irmãs”. 

 
Palavras-chave: Carolina Maria de Jesus; Françoise Ega; Literatura negra; Diáspora; Missiva; 

Abstract: This text reflects on the literary encounter between Françoise Ega (1920 - 1976) and Carolina 
Maria de Jesus (1914/1919/1921-1977). Both black writers who found in literature a space to imagine, 
heal, transmute and weave possible paths in their diasporic processes. Whether the Martinican 
Françoise Ega writing in Marseille, or the minera Carolina de Jesus located in São Paulo, in their 
respective spaces far from where they lived until adolescence, they formulated and nourished their root 
texts not only as a return to their origins, but also as a promotion and recomposition of new roots. 
Françoise Ega, expands and penetrates her words-lines to Brazil, recognizing in Carolina de Jesus a 
mirror from which memories spring up in her missives, never read by the Brazilian author, but, 
nevertheless, she found in the current reception the realization that the “miseries of the poor persist” 
from all over the world (who) look like sisters”. 

Keywords: Carolina Maria de Jesus; Françoise Ega; black literature; Diaspora; Letter; 
 

 
Pois é, Carolina (…) As misérias dos pobres do mundo 

inteiro se parecem como irmãs. 

(François Ega) 
 
 
 
 
 
 

 

1 Pós-doutora em Estudos Culturais pela UFRJ (2021), autora de A poética de resíduos de Carolina de 
Jesus, resultado de sua pesquisa de doutorado em Teoria e História da Literatura pela Universidade de 
Campinas (Unicamp). Organizou os quatro últimos livros de Carolina intitulados onde estaes felicidade? 
(2014), Meu sonho é escrever (2018), Clíris (2019) e Casa de alvenaria (2021). Atualmente compõe o 
conselho editorial da Companhia das Letras que está organizando a obra completa de Carolina Maria 
de Jesus e coordena o Grupo de pesquisa Decoloniais Carolina (CNPq). E-mail: 
raffaellafernandez@hotmail.com 

https://orcid.org/0000-0003-4459-5977
mailto:raffaellafernandez@hotmail.com


Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 06, n. 03, p. 101 - 112, out. 2022| 10
2 

ISSN: 2527-1024 

 

 

Eu disse: Meu sonho é escrever. Responde o branco: ela 

é louca. O que as negras devem fazer... é ir pro tanque 

lavar roupa. 

(Carolina Maria de Jesus) 
 
 
 

 

Como pode um acaso se transformar em um caso? Um caso de literatura, um 

caso de irmandade negra, um caso de dororidade2, um caso de amizade e de escuta 

num uníssono curativo, entranhado e criativo. Ou quem sabe, um ocaso onde o sol 

nasce no sul do mundo até o norte entrelaçando no seu centro vozes de mulheres 

negras desde o Brasil até o Caribe, como um abraço transatlântico que faz ecoar vozes 

e nos mostra que o tempo e o espaço são relativos na materialidade mental e 

emocional que os livros favorecem. Foi nesse poente de palavras, de dentro de um 

ônibus que a escritora martinicana Françoise Ega (1920 - 1976), voltando para sua 

casa, após uma rotina de trabalho semiescravo em casas de família em Marselha na 

França, conversou pela primeira vez com a escritora mineira, então residente em São 

Paulo no Brasil, Carolina Maria de Jesus (19?3- 977): 

 

 
Maio de 1962 

Eu descobri você, Carolina, no ônibus. Levo vinte e cinco minutos para 

ir até meu emprego. Penso que não tem a menor serventia ficar se 

perdendo em devaneios no trajeto para o trabalho. Toda semana me 

dou ao luxo de comprar a revista Paris Match; atualmente, ela fala 

muito dos negros. Foi assim que conheci a sublime sra. Houphouët 

com seu vestido de gala. Eu não iria lhe dedicar as minhas palavras, 

ela não compreenderia. Mas você, Carolina, que procura tábuas para 

o seu barraco, você, com suas crianças aos berros, está mais perto de 

mim. Volto para casa esgotada. Acendo a luz, as crianças estudam, 

do jeito como se faz hoje em dia. Elas não têm muitos deveres de casa, 

seria cansativo demais, mas me contam o enredo, detalhe por detalhe, 

da última história em quadrinhos que foi lida na escola. Carolina, você 

nunca vai me ler; eu jamais terei tempo de ler você, vivo correndo, 

 

2 A sororidade aplicada entre mulheres negras. Conf. PIEDADE, Vilma. Dororidade. São Paulo: 
Editora Nós, 2019. 
3 A autora afirma em manuscritos não saber sua data de nascimento, pois segundo ela, os negros não 
ermam registrados na cidade de Sacramento, interior de Minas Gerais no Brasil no início do século XX. 
Cons. FERNANDEZ, Raffaella. A poética de resíduos de Carolina Maria de Jesus, São Paulo: Aética 
editoria, 2019. 



Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 06, n. 03, p. 101 - 112, out. 2022| 10
3 

ISSN: 2527-1024 

 

 

como todas as donas de casa atoladas de serviço, leio livros 

condensados, tudo muda rápido demais ao meu redor. Para escrever 

alguma coisa, preciso esconder meu lápis, senão as crianças somem 

com ele e com meus cadernos. Há noites em que os encontro bem 

fininhos. Já meu marido me acha ridícula por perder tempo escrevendo 

bobagens; por isso, ele esconde cuidadosamente sua caneta. (EGA, 

2021, p.8) 

 

Como vemos, a literatura, ou melhor, os percalços para realizara a literatura, 

foi o ponto de mediação que tornou esse encontro de via de mão única, multiplicado 

nos leitores de Carolina de Jesus e  Françoise Ega, que através das Cartas a uma 

negra, originalmente Lettres à Carolina, pode fundir também relações entre essas 

duas mulheres como potências radiculares rumo ao grande rizoma do acervo literário 

latino-americano e caribenho. 

Em março de 2021, a editora Todavia lança no Brasil esse livro de  Françoise 

Ega dentre quatro livros da autora já publicados na França. A escritora que trabalhava 

em casas de família em Marselha, tinha na escrita e na leitura o lugar de refúgio, 

prazer e resistência, assim como a leitura da revista Paris Match, na qual pode 

conhecer a escritora Carolina de Jesus a partir da divulgalção de seu famigerado 

Quarto de despejo: diário de uma favelada, que seria publicado no ano de 1962 como 

Le dépotoir em Paris. A caribenha se identificou imediatamente com a escritora 

brasileira, sobretudo, pelo desejo de escrita e a relação de ambas com a literatura, e 

uma vida marcada pelas consequências de corpos atravessados por trânsitos e 

violências da diáspora. 

Assim como a mãe de Conceição Evaristo passa a escrever um diário o 

arrebatamento de leitora do diário de Carolina de Jesus, François Ega, tomada pela 

vida e obra da escritora brasileira, passou a escrever cartas que, infelizmente, jamais 

foram entregues à autora brasileira. Nelas, relatava seu cotidiano de trabalho e 

exploração na França, as dificuldades, a injustiça nas relações sociais, a posição 

subalternizada a que eram relegadas tantas mulheres como ela, de pele negra e 

originárias de uma colônia francesa no Caribe. Aos poucos, foi se conscientizando e 

passou a lutar por seus direitos até seu falaescimento em 1976, um ano antes do 

falescimento de Carolina de Jesus. 

No cotejo dessas obras, observa-se que o cotiando de ambas revela no 

presente um passado de opressão, racismo, humilhação, reconhecimento do poder 



Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 06, n. 03, p. 101 - 112, out. 2022| 10
4 

ISSN: 2527-1024 

 

 

da escrita, da falta de tempo para escrever compartilhado, ambas mulheres críticas dos 

processos de colonização e de suas consequências para população negra, sobretudo, 

para a mulher negra:



Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 06, n. 03, p. 101 - 112, out. 2022| 10
5 

ISSN: 2527-1024 

 

 

 
O Dia das Mães é ainda uma festa dos meus filhos! Eles pegaram um 

dos meus cadernos, agora tenho que copiar de novo todas as folhas. 

Se você não tivesse se tornado minha inspiração, eu já teria atirado 

tudo para o alto, dizendo: “De que adianta escrever?”. Fecho uma 

janela em meus pensamentos, outra se abre, e a vejo curvada, na 

favela, escrevendo no papel que tinha catado no lixo. Eu, que tenho a 

imensa felicidade de ter um caderno, um abajur e uma música bem 

baixinha que sai do rádio, acho que seria covardia largar tudo porque 

uma criança rasgou as folhas do caderno. Só me resta recomeçar. 

Timidamente, eu disse para quem estava ao meu redor: “Estou 

escrevendo um livro”. Riram de mim. Repeti o meu leitmotiv a 

compatriotas que me viam rabiscar quando nos encontrávamos, fosse 

no ônibus, fosse nos encontros dos grupos comunitários. Aos risos, 

me disseram: “Cuide das suas crias”. Houve quem, por pena, levasse 

a mão à testa. Comecei então a escrever às escondidas, o que cheguei 

a dizer a uma correspondente distante e vivida, num dia em que ainda 

queria deixar tudo de lado. Hoje de manhã, essa senhora admirável 

respondeu: “Será um belo livro. Apesar de eu não saber do que trata, 

desde já sei como a senhora vai escrevê-lo”. Ela não me conhece e 

confia no meu potencial. É a oportunidade que tenho de avaliar o que 

posso esboçar, e isso me deixa animada. De uma só vez, escrevi três 

capítulos do Reino desvanecido, título que surgiu porque alguém tinha 

confiado em mim, por meio de algumas palavras. (EGA, 2021, p. 10 e 

p.11) 

 

Escrever é um ato de muito esforço para diversas autoras negras no contexto 

de suas subalternidades forçadas, mas também é cura, enraíza a memória 

recalcadas, une as pontas do rizoma na rememoração como saúde gerada pelo 

pertencimento e pela possibilidade de interpretar seus espaços sociais e a história dos 

países por onde passaram, do modo como sugere Figueredo, 

(...) a reinvenção da história deve, necessariamente, descrever, 

prescrutar o espaço vivido, porque tanto a história como a geografia 

foram rasuradas, quando não obliteradas devido às grandes fraturas 

provocadas pela colonização e pela escravidão, que deixaram 

profundas marcas na sociedade caribenha (FIGUREDO, 2011, p.194). 



Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 06, n. 03, p. 101 - 112, out. 2022| 10
6 

ISSN: 2527-1024 

 

 

Françoise Ega agencia sua identidade a partir de Carolina de Jesus, articulando 

uma amizade imaginada e um diálogo fabulado e estabelecido com a escritora 

brasileira, “Pero qué es la historia de América toda sino una crónica de lo real 

maravilloso?”, (CARPENTIER, 1984, p.79). Inexoravelmente, a imagem da escritora 

brasileira proporciona um fecundo discurso, que toca Françoise Ega na luta contra seu 

difícil cotidiano e tentativa de apagamento imposto a seu ofício literário,o mesmo que 

reexistiu por meio de estratégias particulares, como vimos acima: “Comecei então a 

escrever às escondidas”, ou então: 

17 de setembro 

 
Enquanto escrevia as últimas frases, Carolina, encostada na máquina 

de lavar (é preciso encontrar um cantinho tranquilo), meu marido, 

desanimado, disse que o que eu escrevia seria um fiasco, que não era 

necessário falar de coisas que não me diziam respeito. Se ninguém 

não está nem aí para nada, a palavra “egoísmo” faz mais sentido do 

que nunca. Logo depois, comentou que eu folheio meu dicionário com 

muita frequência; segundo ele, os romancistas não necessitam de 

dicionário. Maldosamente, acrescentou: “Sua papelada é um papelão, 

um mamoeiro macho! Flores ao vento. (EGA, 2021, p. 45) 

 
 

 

A fricção desse contato representa um momento de inflexão na tônica da sua 

criação literária, pois a escritora martinicana lê sua condição de escritora negra e 

pobre à luz de Carolina de Jesus que registra: “27 jullet 1958: J’ai ccherché un endroit 

pour écrire tranquille. Mais ici, sans la favela, il y a pas d’endroit de ce genre” (JESUS, 

1962, p. 124), assim como os excertos: “Aproveitei a minha calma interior para eu ler. 

Peguei uma revista e sentei no capim, recebendo os raios solar para aquecer-me. Li um 

conto” (Jesus, 2014, p 12), “Esquentei comida, li, despi-me e depois deitei” (Jesus, 

2014, p.17), “Todos tem um ideal. O meu é gostar de ler” (Jesus, 2014, p.26), 

“Enquanto as panelas fervia eu escrevi um pouco” (p. 19), “Mas eu já conhecia a peça. 

Comecei fazer meu diário. De vez em quando parava para repreender os meus filhos” 

(p. 25), bem como “Enquanto as roupas me coravam sentei na calçada para escrever. 

Passou um senhor e perguntou-me: —O que escreve? /projetos de gente humana. 

(Jesus, 2014, p. 23). Todos esses elementos afetaram Françoise Ega, que passava 

por percalços para poder ler e escrever coforme Cartas a uma negra. 



Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 06, n. 03, p. 101 - 112, out. 2022| 10
7 

ISSN: 2527-1024 

 

 

Duas línguas: brotando flores nas folhas 

 
“Pois é! Por que você conta coisas para a 

Carolina? Ela não fala francês”. Nós não falamos 

o mesmo idioma, é verdade, mas o do nosso 

coração é o mesmo, e faz bem se encontrar em 

algum lugar, naquele lugar onde nossas almas se 

cruzam. 

 
(Françoise Ega) 

 
 

 

As sobrevivências das línguas crioula de Ega e pretuguês4 de Carolina de 

Jesus, em suas formas originais, são sobrepujadas pelos processos de tradução 

cultural, para além da concepção de uma suposta cultura essencialista originária  

africana, pois resulta de econtros diaspóricos que foram descolonizado a língua do 

colonizador português no engendramento de mesclas culturais e linguísticas 

materializadas nos textos de ambas. 

As escritoras releem a África como memória da diáspora, mas também a 

América e o Caribe dos negros, assim como os negros no contexto europeu e africano, 

no caso de Françoise Ega, que migrou para França e passou uma temporada curta 

nos países africanos, Costa do Marfim e Senegal, ao passo em que Carolina de Jesus 

conheceu o cone sul em suas viagens para a comarca platina: Argentina, o Uruguai e 

o Chile. 

As vivências narradas em suas obras vão desenraizando a África do lugar 

essencializado ou idealizado, trazendo uma visão sobre esse continente para a 

condição moderna e diaspórica latino-americana e caribenha, ou como diria Lélia 

Gonzalez ladino-amefricana1. Ambas autoras permitem que a crítica à condição 

colonizada ressoe em seus textos, a tornando pronunciável, dizível e nomeada. Do 

mesmo modo, que elevam suas raízes africanas entranhadas em seus corpos e 

mentes. 

O livro para elas, aparecem como oportunidade de saída do local de 

silenciamento de suas opressões para servir de suporte, visibilidade e retorno de suas 

 
1 Améfrica Ladina é uma categoria político-cultural formulada por Lélia Gonzalez para nomear a 
singularidade histórica e identitária da América (especialmente do Brasil) marcada pela forte presença 
africana e pelas formas específicas de colonialidade, racismo e mestiçagem. Ao propor Améfrica Ladina, 
ela desloca a leitura eurocêntrica de “América Latina” e enfatiza a centralidade das heranças africanas 
(biográficas, simbólicas e epistemológicas) na constituição dos povos e culturas da região. 



Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 06, n. 03, p. 101 - 112, out. 2022| 10
8 

ISSN: 2527-1024 

 

 

raízes linguísticas e memorialísticas. Para elas, existe um mundo inteiro entre sonho 

e a realidade, expressa nas máximas de linhagem proverbial pertencente a seus 

códigos orais resgatados em seus textos, formulando suas literaturas como 

 

4 Conceito de Lélia Gonzalez ao analisar as influências das línguas africanas de matiz bantu no 
português falado e escrito no Brasil. Conf. GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural de 
amefricanidade. Tempo Brasileiro, Rio de Janeiro, v. 92, n. 93, p. 69-82, (jan./jun.), 1988. 



Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 06, n. 03, p. 101 - 112, out. 2022| 10
9 

ISSN: 2527-1024 

 

 

mecanismo de saber, ensinamento lapidado e lapidar próprio dos contadores de 

história africanos. 

Outro aspecto que as aproxima é o modo como relacionam natureza com 

estado poético ligado a um sentimento nostálgico da infância. O sol ou “astro rei” de 

Carolina de Jesus: “Quando despertei o astro rei deslisava no espaço. A minha filha 

Vera Eunice dizia: - Vai buscar água mamãe!” (JESUS, p.09), um elemento tão caro 

aos djéli2, assim como a conexão com o vento de Françoise Ega, que rememora o 

clima caribenho da Martinica ao sentir na sua pele o vento de Marseille: 

O outono deste ano é um dos mais belos que já vi, as folhas desistiram 

de amarelar; timidamente, como que contrariada, aqui e ali, uma delas 

se desprende e cai. Dirijo a cinquenta por hora, é uma injeção de 

ânimo para mim e, se não fosse por prudência, iria muito mais rápido! 

Esquecer, esquecer, sentir o vento! Chegar em casa livre de todos os 

ressentimentos, com vontade de rir, e uma história para contar às 

crianças. (EGA, 2021, p. 50) 

 

Carolina de Jesus e  Françoise Ega, realizam na forma/conteúdo de seus textos, 

o que os escritores de língua castelhana, inclusive no Caribe, definiram como 

“afrorealismo” (apud FIGUEREDO, 2014), isto é, a ocorrência de uma africanização do 

idioma como busca de elementos africanos, mitos inéditos ou marginalizados como 

caminho para reconciliação com a herança africana, mas diferente do negrismo e da 

negritude, essa transgressão do código vigente se faz através da palavra escrita. Ao 

estabelecer esse laço com Carolina de Jesus, Françoise Ega mobiliza uma 

“comunidade ancestral” como um encontro formal de literaturas diaspóricaa. Ela se 

reconhece na vida da autora mineira narrada em Le depotoir, mas também com sua 

biografia. 

São muitas as aproximações entre as autoras, ambas possuem intensa 

linguagem poética em suas escritas biográficas ou ficcionais. As duas ganharam 

visibilidade tardia através de traduções estrangeiras: Carolina de Jesus na França em 

1982 com a publicação de Journal de Bitita e Françoise Ega no Brasil com a tradução 

analisada neste artigo. Outra correspondência se faz pelo fato de que elas reaparecem 

 
2 Os djéli, também conhecidos como griôs, são figuras tradicionais da cultura da África Ocidental 
responsáveis por preservar e transmitir oralmente a história, as genealogias e os valores de suas 
comunidades. Eles atuam como guardiões da memória coletiva, narradores, músicos e conselheiros, 
desempenhando papel fundamental na conservação das tradições e na formação da identidade cultural 
africana. Sua prática é baseada na oralidade, sendo considerada uma das principais formas de registro 
histórico e educativo antes da colonização europeia e da escrita formal. 



Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 06, n. 03, p. 101 - 112, out. 2022| 10
10 

ISSN: 2527-1024 

 

 

na cena literária por intermédio de pesquisas acadêmicas com auxílio de seus filhos 

vivos, tendo em vista o descaso das instituições com os manuscritos e epstemicídios 

dessas autorias. 



Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 06, n. 03, p. 101 - 112, out. 2022| 10
11 

ISSN: 2527-1024 

 

 

O arquipélago-galhos margens 
 
 

 
A América Latina institui seu lugar no mapa da civilização 

ocidental graças ao movimento de desvio da norma, ativo e 

destruidor, que transfigura os elementos feitos e imutáveis que 

os europeus exportavam para o Novo Mundo. (...) Sua geografia 

deve ser uma geografia de assimilação e de agressividade, de 

aprendizagem e de reação, de falsa obediência. 

(SANTIANO, 2000. p. 16) 
 
 
 

 
A esta literatura oral e popular se opõe uma outra, elitista e 

escrita. 

(GLISSANT, 1989, p.164) 
 
 
 

 

Tanto Françoise Ega, quanto Carolina de Jesus evidenciam que a 

descontinuidade do presente, passado e futuro não parte de um avanço contínuo e 

cronológico, assim como o espaço para essas mulheres é estreito e as palavras 

possibilitam o encontro delas. Como vimos, Françoise Ega busca entender e expor as 

complexidades da realidade, agora desenredada, relacional e transversal do modo 

como Glissant (2002) propunha em sua poética da relação apontando para um futuro 

crítico e condutor de mudanças desde um pensamento arquipélago. O pensamento 

arquipélago, proposto pelo filósofo e poeta martinicano Édouard Glissant, representa 

uma visão do mundo baseada na diversidade, na relação e na coexistência de 

diferenças sem hierarquias. Em oposição ao “pensamento continente”, que busca 

unidade, centralização e identidade fixa, o pensamento arquipélago valoriza a 

multiplicidade, o movimento e o encontro entre culturas. Inspirado pela geografia do 

Caribe, formado por ilhas interligadas, mas autônomas, o autor utiliza a metáfora do 

arquipélago para expressar uma filosofia da relação, em que as identidades são 

dinâmicas, criadas no diálogo e no contato, e não em fronteiras rígidas. 

Nesse sentido, podemos pensar as literaturas afrodiaspóricas de Françoise 

Ega e Carolina de Jesus como são duas ilhas irmãs, companheiras que constroem 

suas contrapoéticas, cacofonias em oposição à eufonias da língua dos colonizador em 

busca da reconstituição de suas identidades negras em diaspóricas. Nas incidências 



Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 06, n. 03, p. 101 - 112, out. 2022| 10
12 

ISSN: 2527-1024 

 

 

das rasuras de suas línguas elas subvertem a narrativa, gerando alternativas nas 

fissuras da colonialidade francesa e brasileira, a partir da mescla entre oralidade e 

registo escrito, que historicamente tentou afastar os diferentes povos africanos na 

América Latina e do Caribe, entretanto, as autoras tranforma o fazer literário ao 

“(…)Pasar de oral a lo escrito es inmovilizar el cuerpo sometero (porseerlo). Un se 

desposeído de su cuerpo no puede alcanzar lo inmóvel donde samontona lo esrito. 

Ren ese universo mudo, la voz y el cuerpo son la continuación de una carência” 

(GLISSANT, 2002, p. 225-226). 

As autoras utilizam a imagem e a poesia para interpretar a histórias narradoras 

da diáspora, ao modo de Lezama Lima em Mitos e cansaço do clássico, ao dizer: 



Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 06, n. 03, p. 101 - 112, out. 2022| 10
13 

ISSN: 2527-1024 

 

 

 

 
Recordar é um fato do espírito, mas a memória é um plasma da alma, 

é sempre criadora, espermática, pois memorizamos a partir da raiz da 

espécie. Mesmo na planta existe a memória que a levará a adquirir a 

plenitude da sua forma, pois a flor é a filha da memória criadora 

(LEZAMA LIMA, 1952, p. 59). 

 

Portanto, como demonstrado acima, consoante à isto, Carolina de Jesus foi a 

flor brotada no trânsito entre casa e trabalho no percurso de Ega, caminho de vida, 

mas sobretudo, de escrita. Ega encontra na imagem do corpo escrito de Carolina de 

Jesus a sua poesia, a sua crítica o seu ato criativo impulsionado por essa fora 

carolinenana, que também estava nela. 

O poder da literatura e da imagem, que através dela, constrói realidade, gera 

fatos e acontecimentos, como sugeriu, Otávio Paz em O arco e a lira, em que ele vê 

a poesia em tudo, assim como Lezama Lima vê a imagem como fundante da realidade 

mediante o uso da linguagem que materializa linguagens. Para Paz (1984), o sentido 

da imagem é a própria imagem, pois ele não dizer com a mesma intensidade: "A 

imagem explica-se a si mesma." (PAZ, 1984, p.14). Nada pode dizer o que a imagem 

pode dizer. Imagem e sentido possuem a mesma substância na imagem. E segue, "o 

poeta não quer dizer: diz." (PAZ, 1984, p. 15). A imagem não é meio, como são as 

frases, ela é sentido. Nela se encerra e nela começa, como no rizoma imagético 

gerado entre os significantes de Carolina de Jesus acolhidos por Ega. 

Duas (des)colonizações: portuguesa e francesa 
 

 
Para que haja relação é preciso que haja duas ou 

várias identidades ou entidades donas de si e que 

aceitem transformar-se ao permutar com o outro. 

(Glissant, 2005, p. 52) 
 
 
 

 
(...) os olhos brancos não querem nos conhecer, 

eles não se preocupam em aprender nossa língua, 

a língua que nos reflete, a nossa cultura, o nosso 

espírito. As escolas que frequentamos, ou não 



Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 06, n. 03, p. 101 - 112, out. 2022| 110 
ISSN: 2527-1024 

 

 

frequentamos, não nos ensinaram a escrever, nem 

nos deram a certeza de que estávamos corretas 

em usar nossa linguagem marcada pela classe e 

pela etnia. 

 
(ANZALDÚA, 2000, p. 229) 

 
 

 

A partir da concepção e Stuart Hall (2008) em sua análise sobre a identidade 

cultural e sua concepção de diáspora como uma “estética diaspórica” dentro e uma 

armação de configuração sincretizada de significados posicionais, enquanto 

fomentadores de relações entre culturas imputadas. Temos aqui um primeiro 

elemento que une o diálogo literário entre as autoras,  de modo que a a diferença se 

apresenta não como concepção binária, mas como capacidade de reencontra-se no 

diverso e na opacidade não como nulidade, mas como soma, advinda de conflitos 

gerados nos constructos culturais híbridos das américas. 

Nesse sentido diáspora aqui é compreendida como um conceito aberto e 

mobilizador de encontros culturais entre o diverso, capaz de reconhecer pontos de 

conexão para além de territórios físicos. O que também reforça o dado relacional de 

Glissant (2002), que trata da experiência de espoliação sobre o corpo negro que 

reforça a compreensão da necessidade de aniquilação de toda forma de poder e 

hierarquização sobre a comunidade negra em seu caráter globalizante de um processo 

de “reciprocidade sem começo”, conforme compreende Hall (2008). 

Nesse sentido, também evocamos O Atlântico Negro Paul Gilroy no qual o autor 

nos trará o questionamento da inaplicabilidade do conceito de nação nas Américas, 

uma vez que a  constituição desses estado-nação se fazem na trama de relações 

transnacionais, cuja conformação híbrida cultura é identificada no Atlântico negro. 

Aquela que é simultaneamente africana, caribenha, americana, europeia, ou seja, que 

não pode ser limitada ou definida a partir das categorias tradicionais de nação e estado 

nacional no molde europeu. Assim, o autor (2001) evidencia o quão ricas podem ser as 

articulações culturais estabelecidas em contextos diaspóricos, considerando a noção 

de cultura, que valoriza o fluxo, consequente, nos processos de escravização dos 

territórios colonizados, com na experiência de Françoise Ega e Carolina de Jesus. 

Na esteira de Gilroy (2001), podemos ineferir que Françoise Ega utiliza sua 

diáspora, não a partir de sua carga traumática ou como uma forma catastrófica de 

deslocamento, mas como adubo para 



Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 06, n. 03, p. 101 - 112, out. 2022| 111 
ISSN: 2527-1024 

 

 

sua criação que irá frutificar e florecer do outro lado do antlântico, vifivando suas 

literatura e a de sua irmã brasileira. 

E ainda, em sintonia com Hall (2009), ao refletir sobre os movimentos 

diaspóricos protagonizados pelos povos caribenhos desde sempre, Françoise Ega faz 

eco ao estudo do deslocamento/desplazamento como elemento fundamental para se 

“lançar luz sobre as complexidades, não simplesmente de se construir, mas de se 

imaginar a nação e a identidade caribenhas, numa era de globalização constante” (p. 

25-26), do modo como ela concebe sua identidade hermanada com a da escritora 

brasileira, para além de território ou égides culturais estanques. 

Os processos de migração de Carolina de Jesus e imigração de Françoise Ega, 

trazem efetivamente, novos temas a serem representados nas obras literárias, mas 

sobretudo, novas formas de ser/estar no mundo. E, talvez esse seja um dos grandes 

ensinamentos que essas obras literárias podem nos legar como práxis social almejada 

desde os escritores das vanguardas latino-americanas é a proposta de um território 

indo-americano de Carlos Mariátegue, por exemplo, moldado pelas autoras como 

território amefriacano na conjunção criadora  Françoise Ega-Carolina de Jesus. 

 
 

 
Referências bibliográficas: 

 
 

ANZALDÚA, Gloria. Falando em línguas: uma carta para as mulheres escritoras do 

terceiro mundo. Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v. 8, n. 1, p. 229, jan. 

2000. ISSN 1806-9584. Disponível em: 

<https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/9880/9106>. Acesso em: 01 set. 

2017. 

BERNABÉ, Jean; Patrick Chamoiseau y Raphaël Confiant: “Prólogo” y “Hacia una 

visión interior y la aceptación de sí mismo”, Fondo Editorial Casa de las Américas, La 

Habana, 2013, pp. 24-41. 

BENÍTEZ Rojo, Antonio: “Introducción: la isla que se repite”, La isla que se repite, 

Editorial UH, La Habana, 2019, pp. 35-65. 

CARPENTIER, Alejo. Ensayos. La Habana: Editorial Letras Cubanas, 1984. 

CARPENTIER, Alejo: “La cultura de los pueblos que habitan el mar Caribe”, Crónicas 

caribeñas, selección y prólogo de Emilio Jorge Rodríguez, Biblioteca Alejo. 



Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 06, n. 03, p. 101 - 112, out. 2022| 112 
ISSN: 2527-1024 

 

 

DEPESTRE, René: “Buenos días y adiós a la negritud”, Buenos días y adiós a la 

negritud, Fondo Editorial Casa de las Américas, La Habana, pp. 62-115. 

EGA, Françoise. Lettres à une noire – récit antillais. Paris: Éditions Harmattan, 1978. 

EGA, Françoise. Cartas a uma negra: narerativa antilhiana. São Paulo: Todavia, 2021. 

FIGUEREDO, E. O Grande Caribe: mestiçagem e barroco, memória e história. In: 

REIS, Lívia; FIGUEIREDO, Eurídice. (Org.). América Latina: integração e interlocução. 

Rio de Janeiro, Santiago do Chile: 7 letras, Editorial USACH, 2011, v., p. 179-196. 

GLISSANT, Édouard. Poética de la relación. Beral: Universidad Nacional de 

Quilmes, 2017. 

GLISSANT, Édouard. El discurso antillano. Caracas: Monte Ávila Editores 

Latinoamericana, 2002. 

GLISSANT, Édouard. Introdução a uma poética da diversidade. Juiz de Fora (MG): 

UFJF, 2005. 

GILROY, Paul.O Atlântico Negro. Modernidade e dupla consciência, São Paulo, Rio 

de Janeiro, 34/Universidade Cândido Mendes – Centro de EstudosAfro-Asiáticos, 

2001. 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, intervenções e 

diálogos. Organização de Flávia Rios e Márcia Lima. 1. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 

2020. 

HALL, Stuart. Da diáspora: Identidades e mediações culturais. Org. Liv Sovik; Adelaine 

La Guardia Resende et al. (trad.) Belo Horizonte: Editora UFMG, 2008. 

HAMPATÉ BÂ, Amadou. A tradição viva. In: KI-ZERBO, Joseph (Org.). História geral 

da África I: Metodologia e pré-história da África. 2. ed. rev. Brasília: UNESCO, 2010. 

p. 167–212. 

JESUS, Carolina Maria de. Le dépotoir. Paris: Stock, 1962. Traduction française par 

Violante do Canto. 

JESUS, Carolina Maria de. Quarto de despejo: diário de uma favelada. São Paulo: 

Ática, 2014. 

JESUS, Carolina Maria de. Journal de Bitita. Paris: A.M. Métailié, 1982.LEZAMA 

LIMA, José. A expressão americana. São Paulo: Brasiliense, 1988. 

PAZ, Octavio. O arco e a lira. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1984. 

RAMA, Ángel: “Literatura y cultura”, Transculturación narrativa en América Latina, 

Ediciones El Andariego, Buenos Aires, 2018, pp. 15-67. 

SANTIAGO, Silviano. Uma literatura nos trópicos. 2.ed. Rio de Janeiro: Rocco, 2000. 



Revista de Letras JUÇARA, Caxias – Maranhão, v. 06, n. 03, p. 101 - 112, out. 2022| 112 
ISSN: 2527-1024 

 

 

P.9-26. 


