
  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

1 
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair    e024002 

 

ESPOSAS OU SANTAS? TRANSGRESSÕES 

MATRIMONIAIS DA RAINHA SANTA E DA RAINHA 

VERMELHA NA BAIXA IDADE MÉDIA EUROPEIA1 
 

Wives or Saints? Marital Transgressions of the Holy Queen 

and the Red Queen in the Late Middle Ages in Europe 
 

 

Aldinida Medeiros2 

Professora de Literaturas de Língua Portuguesa do Departamento de Letras da UEPB 

 Professora Permanente no Programa de Pós-Graduação em Literatura e Interculturalidade 

Coordenadora do Grupo Interdisciplinar de Estudos Literários Lusófonos 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9349-5492 

E-mail: aldinidamedeiros@gmail.com 
 

Francisco Edinaldo de Pontes3 

Mestre em Literatura e Interculturalidade (PPGLI/UEPB) 

Pesquisador do Grupo Interdisciplinar de Estudos Literários Lusófonos  

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-5611-0629 

E-mail: edinaldopontesacademico@gmail.com 

 

Recebido em: 06/10/2025 

Aprovado em: 23/12/2025 
Resumo: Sob a ótica dos estudos de gênero e da crítica literária feminista, o objetivo do referido artigo consiste em mostrar 

como as personagens romanescas D. Isabel de Aragão, protagonista d’A Rainha Santa (2017), de Isabel Machado, e Lady 

Margaret Beaufort, protagonista d’A Rainha Vermelha (2019), de Philippa Gregory, apesar de terem se submetido à 

instituição casamento, elas conseguiram transgredir os padrões de esposas próprios da sociedade de suas épocas. Uma vez 

que, tanto D. Isabel quanto Lady Margaret, desde as suas infâncias, almejavam o celibato e uma vida votada à santidade 

através de um noviciado. O estudo consiste em uma pesquisa bibliográfica, com abordagem de interpretação textual, 

propiciando uma leitura crítico-reflexiva das narrativas literárias. Como aporte teórico, dentre outros, apoiamo-nos nas 

ideias e concepções de Beauvoir (2019); Klapish-Zuber (1990); L’Hermite-Leclercq (1990); Medeiros (2013, 2019); 

Millett (2003 [1998], 1970); Muraro (2002); Perrot (2017); Pontes (2022); Opitz (1990). Em conclusão, constatamos que 

as atitudes das protagonistas soam como transgressões, pois, mesmo tendo se submetido à conjuntura do sistema patriarcal, 

elas mantiveram uma vida devota ao Cristianismo, tanto para realizar seus desejos de servir ao divino, como também, 

numa forma de não se submeterem totalmente às amarras de uma sociedade androcêntrica e falocêntrica, calcada em um 

pensamento hegemônico e supremacista masculino. 

Palavras-chave: Esposas ou Santas. A Rainha Santa. A Rainha Vermelha. D. Isabel de Aragão. Lady Margaret 

Beaufort.  

Abstract: From the perspective of gender studies and feminist literary criticism, the aim of this paper is to show how the 

novelistic characters D. Isabel de Aragão, protagonist of A Rainha Santa (2017), by Isabel Machado, and Lady Margaret 

Beaufort, protagonist of A Rainha Vermelha (2019), by Philippa Gregory, despite having submitted to the institution of 

marriage, managed to transgress the standards of wives typical of the society of their times. Once that, since their 

childhoods, both D. Isabel and Lady Margaret longed for celibacy and a life dedicated to holiness through a novitiate. The 

study consists of a bibliographical research slant, with a textual interpretation approach, providing a critical-reflective 

reading of literary narratives. As a theoretical contribution, among others, we have relied on the ideas and conceptions by 

Beauvoir (2019); Klapish-Zuber (1990); L’Hermite-Leclercq (1990); Medeiros (2013, 2019); Millett (2003 [1998], 1970); 

Muraro (2002); Perrot (2017); Pontes (2022); Opitz (1990). In conclusion, we have found that, the attitudes of the 

protagonists sound like transgressions, for, even having submitted to the patriarchal system, they maintained a life devoted 

to Christianity, both to fulfill their desires of serving the divine, and also as a way of not submitting themselves completely 

to the bonds of an androcentric and phallocentric society, based on a hegemonic and male supremacist thought. 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair
https://orcid.org/0000-0001-9349-5492
mailto:aldinidamedeiros@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-5611-0629
mailto:edinaldopontesacademico@gmail.com


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

2 
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair    e024002 

 

Keywords: Wives or Saints. A Rainha Santa. A Rainha Vermelha. D. Isabel de Aragão. Lady Margaret Beaufort. 

1 CONSIDERAÇÕES INICIAIS 

 

A instabilidade política e econômica pairava sobre a Europa Medieval, de forma 

a preocupar os grandes líderes de monarquias. Era, então, necessário encontrar aliados 

para que seus exércitos, seus domínios territoriais e a segurança de cada reino se 

mantivessem preservada. Da mesma forma, buscava-se encontrar uma forma de 

materializar a realização de suas frequentes ambições sociopolíticas, advindas, já, de seus 

antepassados. Para que a estabilidade política se concretizasse, era necessário que casas 

reinantes soubessem jogar o xadrez político de seu contexto, sendo a aliança, via 

casamento, entre príncipes e princesas da uma das maneiras para conseguir garantir um 

equilíbrio político e econômico no medievo europeu, visto que os tornava futuros reis e 

rainhas consortes. 

Neste contexto, os papéis sexuais eram totalmente demarcados em virtude de 

atender às regras e padrões de uma sociedade dividida pelas diferenças biológicas. Em 

outras palavras, as tarefas exteriores ao lar eram destinadas aos homens (caça, pesca, 

guerra), e o interior do lar às mulheres (afazeres domésticos, procriação, cuidado com os 

filhos). Para além dessa premissa, no mundo medieval, “face à construção simétrica dos 

papéis masculinos, os papéis atribuídos às mulheres são-lhes impostos ou concedidos não 

em função das suas qualidades inatas [...], mas por razões erigidas em um sistema 

ideológico” (Klapisch-Zuber, 1990, p. 9). Por conseguinte, e pela proibição de atuarem 

na esfera pública, – tornando-as, em termos econômicos, totalmente dependentes de 

outrem – as mulheres da nobreza medieval eram obrigadas a viver o matrimônio como 

um meio de sobrevivência. Deste modo, “no meio aristocrático [ou da realeza e da 

nobreza], desde o nascimento, uma rapariga é mais do que um partido, ela é uma presa: 

desencadeia reflexos, acelera, portanto, o curso das coisas” (L’Hermite-Leclercq, 1990. 

p. 280, acréscimo nosso). 

Mas seriam essas mulheres medievais europeias totalmente obedientes aos 

padrões de sua época? E se não aceitassem o seu destino, o que fariam? Será que elas se 

resignavam totalmente? Ou será que elas eram argutas e perspicazes no palco da 

sociedade patriarcal? Seriam elas totalmente submissas de corpo, alma, coração e mente? 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

3 
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair    e024002 

 

Nem todas, como se pode perceber por meio de algumas narrativas, notadamente estas 

sobre as protagonistas em estudo. Dito isto, ao longo da nossa leitura crítico-reflexiva das 

metaficções historiográficas A Rainha Santa (2017), de Isabel Machado e A Rainha 

Vermelha (2019), de Philippa Gregory, identificamos diversas transgressões das 

personagens romanescas D. Isabel de Aragão e Lady Margaret Beaufort dentro da 

instituição casamento na Baixa Idade Média, isto é, nos séculos XIII, XIV e XV. 

Diante do exposto, sob o viés dos estudos de gênero e da crítica literária feminista, 

o objetivo do referido artigo consiste em mostrar como as personagens romanescas D. 

Isabel de Aragão, protagonista do romance histórico contemporâneo português A Rainha 

Santa (2017), de Isabel Machado, e Lady Margaret Beaufort, protagonista do romance 

histórico contemporâneo inglês A Rainha Vermelha (2019), de Philippa Gregory; apesar 

de terem se submetido à instituição casamento – única saída para a mulher medieval 

garantir um futuro político e econômico estável, de acordo com Paulette L’Hermite 

Leclercq (1990) –, elas conseguiram transgredir os padrões maritais frente às obrigações 

conjugais de esposas dentro do matrimônio. Uma vez que, tanto a personagem romanesca 

D. Isabel de Aragão quanto Lady Margaret Beaufort, desde a sua infância, almejavam o 

celibato para conseguir atingir a castidade e, consequentemente, a santidade através de 

uma vida de noviças.    

Assim, como ideia-tese, percebemos um movimento de transição entre 

transgressão-submissão, e submissão-transgressão, por parte de ambas as protagonistas. 

Pois, ao longo das narrativas, vemos que o movimento de transgressão concerne no fato 

de que as personagens femininas se recusam – mesmo que de forma contida – a se 

casarem, em virtude de elas terem sido chamadas a se tornarem freiras, para cumprir um 

ofício para com o divino e objetivarem uma vida santa. A submissão acontece no 

momento quando elas aceitam se casar, mesmo contra as suas vontades, pelo fato de 

serem obrigadas a cumprir com “os seus deveres políticos” para com as suas casas. O 

movimento de transgressão, novamente, consiste no fato de que elas, mesmo casadas, 

tentam seguir uma vida de santidade, utilizando-se, portanto, da ligação com o sagrado 

para aliviar o fardo que o matrimônio se apresentava para elas. Dessarte, mesmo tendo se 

submetido à instituição do casamento, elas encontraram uma forma de transgredir a suas 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

4 
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair    e024002 

 

condições de esposas comuns, para tornarem-se matriarcas de suas dinastias através de 

propósitos religiosos. 

Tomamos como principal instrumento para análise das obras literárias o estudo de 

cunho estruturalista. Ou seja, uma análise estrutural das narrativas, como uma forma de 

enriquecer o trabalho com informações precisas, obtidas através de uma leitura atenciosa, 

interpretativa e crítico-reflexiva dos romances. Para o embasamento teórico do nosso 

estudo, dentre outros, contamos com as concepções de Simone de Beauvoir (2019); 

Christiane Klapish-Zuber (1990); Paulette L’Hermite-Leclercq (1990); Aldinida 

Medeiros (2013, 2019); Kate Millett (2003 [1998], 1970); Rose Muraro (2002); Michelle 

Perrot (2017); Edinaldo Pontes (2022); Claudia Opitz (1990). 

A Rainha Santa (2017), de Isabel Machado, é um romance histórico 

contemporâneo português que tem como panorama histórico os conflitos entre três reinos 

da península ibérica na Baixa Idade Média: Portugal, Aragão e Castela. A obra é narrada 

em terceira pessoa, por um narrador onisciente e, em primeira pessoa, pela protagonista 

D. Isabel. Tendo como leitmotiv da narrativa, a trajetória – do nascimento ao falecimento 

– da figura histórica D. Isabel de Aragão, Rainha de Portugal e Santa da Igreja Católica 

Apostólica Romana. Dentre as temáticas que conseguimos identificar ao longo do enredo 

romanesco, enfatizamos: a representação feminina no medievo europeu, o amor cortês, a 

maternidade, o patriarcalismo, a guerra civil, o autoritarismo monárquico, o teocentrismo, 

tendo mais destaque, a política e o sagrado. Entre Ficção e História, a personagem 

romanesca D. Isabel tenta lidar com todos esses elementos citados anteriormente, mas, os 

que sobressaem e moldam a imagem da referida protagonista consistem na sua 

maternidade, nos seus feitos políticos e na sua forte relação com o sagrado.  

A Rainha Vermelha (2019), de Philippa Gregory, é um romance histórico 

contemporâneo inglês que tem como cenário histórico a Guerra das Rosas, conflito entre 

as Casas de Lancaster e de York, no final da Baixa Idade Média Inglesa. O romance é 

narrado em primeira pessoa, pela protagonista Lady Margaret, em que o objetivo da 

narrativa consiste em contar sobre a vida – da infância aos quarenta e dois anos de idade 

– da figura histórica de Lady Margaret Beaufort, Condessa de Richmond e Derby, 

herdeira do trono da Inglaterra e uma legítima Lancastriana. Em meio a diversos temas 

abordados no romance, percebemos alguns, como: a representação feminina no medievo 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

5 
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair    e024002 

 

europeu, o amor cortês, a maternidade, o patriarcalismo, a guerra civil, o autoritarismo 

monárquico, o teocentrismo, tendo mais destaque, a política e o sagrado. Assim, entre a 

metaficção historiográfica e a História, através do seu jogo de cintura e de sua habilidade 

estratégica no tabuleiro de xadrez político europeu, a protagonista Lady Margaret lida 

com esses diversos aspectos presentes no enredo romanesco. Visto que, os elementos que 

mais se destacam dizem respeito às suas transgressões políticas e a sua forte conexão com 

o sagrado. 

 

2 “HUMILDE E PENITENTE, ESSE É O MEU LEMA! E VOCÊ FARÁ BEM EM 

CUMPRI-LO”4 

 

Nesta análise, advertimos, o uso do presente verbal remete ao tempo presente da 

narrativa romanesca5. Sobre D. Isabel de Aragão, sabemos que desde a sua tenra idade,  

comunga de uma devoção à Virgem Santíssima e um anseio em servir a Deus, que não 

passa desapercebida pelos seus:  

 

– Onde está a vossa filha? – indagou Pedro III à mulher. Constança engoliu em 

seco antes de falar, obrigando o temor a desvanecer-se. Mas o rei pestanejou 

várias vezes. A observação rigorosa das Horas Canônicas, que a princesa 

cumpria com mais zelo que alguns religiosos, enchia de cisma o monarca... 

pois se, em tão verdes anos, a filha, muito amada, seguia o Ofício do Divino 

com rigor e segurança de mestres, como levá-la a interessar-se por uma vida 

terrena? (Machado, 2017, p. 33).  

 

Observamos que tal anseio confirmaria “[...] a sua relação, desde a infância, com 

a ordem religiosa franciscana que configura total importância para o seu espírito religioso 

e magnânimo” (Ferreira, 2016, p. 33). Essa devoção e esse desejo de seguir os dogmas 

franciscanos irá definir, desse modo, a conexão da infanta aragonesa com um sagrado 

religioso ao ponto de enfatizar a sua imagem excelsa de santidade ao longo da sua vida 

como infanta, esposa, rainha e mãe. Para a princesa, o cumprimento das Horas Canônicas 

e os demais preceitos da Igreja Católica ocupa o primeiro lugar em sua rotina, em vez de 

ela preocupar-se tanto com a sua condição de princesa quanto com relação ao seu futuro 

como consorte de algum reino europeu. Essa despreocupação da infanta aragonesa com 

as coisas mundanas torna-se um motivo de preocupação para D. Pedro III, pois isso afeta 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

6 
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair    e024002 

 

diretamente a estabilidade política do reino aragonês. Além disso, D. Isabel estava “[...] 

voltada sempre para rezas e jejuns, dava pouca importância à beleza exterior. Desde cedo, 

procurou exaltar, em primeiro plano a beleza interior, o sentimento de caridade e bondade 

para como os excluídos e que viviam à margem da sociedade” (Medeiros, 2013, p. 05).  

Isso fica explícito quando o rei D. Pedro III indaga à esposa, a rainha D. Constança 

de Hohenstaufen, assustado a respeito dessas muitas horas de dedicação de D. Isabel às 

práticas de penitência e expiação: 

 

– Em jejum? – quis saber. A doce rainha assentiu com a cabeça, sem olhar o 

marido. – Em jejum... – repetiu o monarca, sem esperar por mais explicações, 

torcendo o nariz proeminentemente, mais torto do que adunco, pelas muitas 

batalhas que lhe haviam moldado o físico e o carácter. Depois de fazer 

mentalmente umas contas, voltou a encarar a mulher:  – Mas não cumpriu um 

jejum há pouco? – Passou mais de uma lua desde o último – acabou por 

responder Constança, à laia de justificação. – Frei Pedro Serra está a 

acompanhar a penitência... – Penitência?! – interrompeu o marido, elevando a 

voz. – Que pecados tem uma criança para expiar? (Machado, 2017, p. 33). 

 

Ao lermos o excerto, vemos que, a princesa segue um hábito de penitências e 

devoção para com o divino, que, muitas vezes, não condiz com a sua condição de criança, 

em virtude da sua pouca experiência com o mundo. Segundo, percebemos, de imediato, 

pelo comportamento do seu pai, D. Pedro III, que ele, de um certo modo, não concorda 

com essas atitudes da infanta. De fato, o rei teme que a sua primogênita se afeiçoe tanto 

ao plano espiritual que se esqueça de sua vida terrena como princesa, isto é, de suas 

obrigações como um ornamento da Casa de Aragão e objeto de troca precioso no 

“mercado matrimonial” do medievo europeu. Dessa maneira, desde cedo, a filha do rei 

de Aragão já prenuncia a sua resistência aos seus futuros deveres como mulher, o que 

causa surpresa e descontentamento no seu tutor.  

O mesmo acontece com Lady Margaret Beaufort, quando ela demonstra uma 

devoção fervorosa à Virgem Santíssima, seguindo à risca os dogmas da Igreja Católica de 

maneira a serem indispensáveis dentre as suas atividades diárias:  

 

– Lady Margaret, vá para cama. Já passou há muito sua hora de dormir. Nossa 

Senhora não aceita preces de meninas desobedientes. Não há nenhum mérito 

no exagero. Sua mãe quer que se levante cedo pela manhã. Não pode passar a 

noite toda rezando, é insano. Ela bate a porta, e eu a ouço falar às criadas, 

determinando que uma delas me ponha na cama e permaneça a meu lado para 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

7 
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair    e024002 

 

se certificar de que não me levantarei à meia-noite para mais uma sessão de 

orações [...] (Gregory, 2019, p. 11).  

 

Semelhante à D. Isabel de Aragão, Lady Margaret Beaufort é interpelada pelos 

seus familiares e criados em virtude de suas práticas cristocêntricas. O que, de certo modo, 

nos mostra que todos sabem dessa dedicação de Lady Margaret para com o divino através 

dos dogmas religiosos praticados pela pequena Lady. Essas ações dogmáticas, de um 

modo geral, eram comumente realizadas apenas por adultos, e não por uma criança que 

ainda não detém uma resistência física suficiente, ou até mesmo, que tivesse cometido 

graves atos para o cumprimento de tais hábitos de expiação, os quais expressam, desde 

muito cedo, um desejo ardente de preparação e evolução espiritual. Essa preparação, por 

conseguinte, é realizada através de ações que não eram comuns para as meninas de sua 

idade, mesmo essas sendo fortemente religiosas.  

Estando convicta, desde os nove anos de idade, de que o seu destino era servir a 

Deus, Margaret acrescenta: 

 

[...] Elas não concordam que eu obedeça às horas da igreja, interpõem-se entre 

mim e a vida de santidade, afirmando que sou jovem demais e que o sono me 

faz falta. Atrevem-se a insinuar que eu quero me exibir, que eu esteja fingindo 

uma devoção religiosa, quando sei que Deus me chamou e que é meu dever, 

meu sublime dever a Ele servir (Gregory, 2019, p. 11). 

 

Lady Margaret age de forma muito enfática. A esse contento, Gabriela Teodósio e 

Halberys Holanda (2020, p. 04), afirmam que, “na procura de um novo ideal de mulher a 

ser seguido a Igreja utiliza a figura de Maria, a mãe de Jesus Cristo, esposa e virgem, 

como referencial a ser seguido”.  Isso, portanto, é o que conseguimos identificar na 

trajetória não só de Lady Margaret, mas também, de D. Isabel ao longo das metaficções 

historiográficas em tela; ponto esse que será mais explorado no próximo capítulo de 

análise. 

Mas, com o passar do tempo, algo vem perturbar o conforto espiritual dessas duas 

pequenas Ladies: o matrimônio. D. Isabel, aos onze anos de idade,  que já estava com 

prometida ao rei de Portugal e do Algarve, D. Dinis I (1261-1325), visto que D. Pedro III 

de Aragão desejava firmar uma aliança política:  

 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

8 
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair    e024002 

 

Aquela aliança era negócio chorudo para Portugal, não só pelo dote, mas pelo 

poder do pai de Isabel em vários pontos da Europa. Dinis era um soberano de 

rara habilidade a negociar, haveria de se saber valer da nova família como 

nenhum outro, até porque não queria limitar o poder a sua intervenção às terras 

que herdara. Mantê-las era a prioridade, mas o monarca intuíra cedo, que 

quanto mais longe se fizesse ouvir a sua palavra, que tinha em conta de 

inteligente e douta, mais proventos retirava para o seu reino, que ambicionava 

alargar em poder e influência. (Machado, 2017, p. 53).  

 

Caso semelhante acontece com Lady Margaret, pois, aos seis anos de idade, ela é 

prometida em casamento a John de la Pole (1460-1487), Earl of Lincoln, visto que, “nesta 

época os homens eram considerados donos das mulheres, elas permaneciam sob custódia 

do pai ou sob custódia do marido” (Teodósio; Holanda, 2020, p. 4). Vemos um exemplo 

disso na narrativa quando Lady Margaret Beauchamp of Bletsoe explica a Lady Margaret, 

no caminho para Londres, que o seu primeiro noivado com John de la Pole foi cancelado, 

e que depende somente do rei Henry VI – detentor da custódia de Lady Margaret desde 

que o seu pai faleceu –, juntamente com a sua Corte, decidir a qual pretendente ela deve 

ser entregue: 

 

– Não parece muito entusiasmada – observa ela. – Não quer saber por que 

estamos indo? Desesperadamente. – Sim, por favor. – Lamento informar que 

seu noivado com John de la Pole tem de ser rompido. Parecia ser um bom 

casamento na época em que foi acertado quando você tinha 06 anos; agora, 

porém, você terá que discordar disso. Enfrentará um grupo de juízes que vai 

lhe perguntar se quer que seu noivado seja rompido, e você vai responder que 

sim. Entendeu? Isso parece muito alarmante. – Não saberei o que dizer. – 

Simplesmente consentirá no fim de seu noivado. Vai dizer apenas sim. – E se 

me perguntarem se acredito que essa é a vontade de Deus? E se me 

perguntarem se essa é a resposta a minhas preces? Ela suspira, como se eu a 

entediasse. – Não vão lhe perguntar isso [...] (Gregory, 2019, p. 18-19). 

 

Aos nove anos, o compromisso passa a ser firmado com Edmund Tudor (1430-

1456), Earl of Richmond, por decisão direta do rei Henry VI (1421-1456); em virtude da 

pequena Lady ser órfã de pai. De acordo com a lei do período, conforme Claudia Optiz 

(1990), o rei, sendo detentor de sua tutela, tinha o direito de tomar decisões sobre seu 

futuro quando lhe aprouvesse. Ambas as personagens em tela acabavam por ser, como 

quase todas as mulheres medievais, apenas instrumentos de joguetes políticos de seus 

tutores. Uma prova disso consiste na seguinte afirmação do rei D. Pedro III, com relação 

ao dever de D. Isabel como infanta de Aragão e sua primogênita:  

 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

9 
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair    e024002 

 

– Chegou o momento de conheceres o teu futuro, minha filha – começou o 

monarca, com voz branda. Com os cotovelos apoiados nos braços do cadeirão, 

esfregou as mãos, entrelaçando-as depois, como se precisasse de ganhar 

coragem para o que ia anunciar. Não encontrando uma forma de contornar o 

embate, foi directo: – Depois de muito refletir, decidi dar a tua mão em 

matrimónio ao rei de Portugal. A princesa soltou um grito de choque e levou a 

mão ao rosto, enquanto a mãe a olhava, de sobrolho tenso e carregado de 

inquietude. (Machado, 2017, p. 56-57). 

 

Um exemplo semelhante à condição de D. Isabel de Aragão no que diz respeito à 

submissão ao seu dever como primogênita de sua casa, consiste na seguinte afirmação de 

Lady Margaret Beauchamp of Bletsoe sobre o segundo noivado – e, posteriormente, o 

primeiro casamento – de Lady Margaret com Edmund Tudor: 

 

– Você ficará noiva mais uma vez. Não ouviu Margaret? Gostaria que prestasse 

atenção. É um partido ainda mais importante para você. Primeiro será pupila 

e, depois, a esposa de Edmund Tudor, o meio-irmão do rei. Os rapazes Tudor 

são filhos da rainha Catarina de Valois, mãe do rei, em seu segundo casamento, 

com Owen Tudor. Há dois irmãos Tudor, ambos grandes favoritos do rei, 

Edmund e Jasper. Ambos com meia realeza, ambos favorecidos. Você se casará 

com o mais velho. – Ele não vai querer me conhecer antes? – Por que iria 

querer? – Para ver se gosta de mim. – Não é você que eles querem – replica 

depois de balançar a cabeça. – É o filho que você gerar. – Mas eu só tenho 9 

anos. – Ele pode esperar até você ter 12. – E então me casarei? – É claro. – Ela 

fica impaciente com minha tolice. – E quantos anos ele terá? Ela reflete por 

um instante. – Vinte e cinco. Assusto-me. (Gregory, 2019, p. 24). 

 

Para maior surpresa de Lady Margaret, sua mãe confessa-lhe algo que nem mesmo 

em piores circunstâncias a protagonista esperava que acontecesse: 

 

– Onde ele vai dormir? – preocupo-me pensando na nossa propriedade em 

Bletsoe, que não tem aposentos vazios para um rapaz e seu séquito, nem para 

seu irmão mais novo. Ela ri. – Oh, Margaret. Você não ficará comigo. Vai viver 

com ele e seu irmão no Palácio de Lamphey, em Gales. Mais uma vez, assusto-

me. – Milady mãe, a senhora permitirá que eu viva com dois homens adultos, 

sozinha, com 12 anos? Ela dá de ombros, como se lamentasse, mas nada 

pudesse fazer a respeito. – É um bom casamento. Sangue azul dos dois lados. 

Se você tiver um menino, seu direito ao trono se fortalecerá. Você é prima do 

rei, e seu marido será o meio-irmão do rei. Se tiver um menino, manterá 

Ricardo de York à distância para sempre. Pense nisso, em nada mais (Gregory, 

2019, p. 24-25). 

 

Sobre a questão do matrimônio, conforme Claudia Opitz (1990), a mulher 

pertencente ao povo6 não sofre tanto quanto as mulheres da classe mais abastada no que 

se refere à obrigação para com o matrimônio, pois esse configura-se como um 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

10 
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair    e024002 

 

instrumento de negociações político-econômicas entre as famílias ricas, da nobreza e da 

realeza, em que as maiores vítimas são as mulheres. Nesse sentido, o sujeito feminino é 

tratado como um objeto, uma barganha, fazendo com que as mulheres se sentissem como 

“pacotes”, pois elas valem apenas pelo que podem oferecer (uma aliança político-

econômica, a progenitura) e não pelo que são (sujeitos inteligentes, pensantes, com 

opinião própria, vontades, sagacidade, e com capacidade para exercer um papel político-

social como um sujeito civil), de fato. 

Ao refletirmos sobre os fragmentos, visualizamos uma primeira recusa ao 

matrimônio, mesmo que no seu íntimo, através do comportamento pelo qual ambas as 

personagens femininas nos revelam. O real motivo da aflição de D. Isabel e Lady 

Margaret era saber que, com o casamento, elas não poderiam dedicar-se integralmente às 

obras do Cristo, deixando de seguir as suas próprias vontades para atender às de outrem. 

Essa situação em que as duas se encontram entre a infância e a adolescência resulta em 

um sentimento de incapacidade e inferioridade como sujeitos perante a sociedade. A 

historiadora e medievalista francesa Paulette L’Hermite Leclercq (1990) afirma o 

seguinte: 

 

Uma herdeira legítima podia ficar melancólica ao medir a que ponto a sua 

pessoa pouco contava. Como não se aperceber de que as suas qualidades 

próprias não tinham nada a ver com a cobiça dos homens que se acotovelam 

para a desposar? Ela podia, contudo, ter interiorizado suficientemente o 

sistema de valores aristocrático para ter orgulho em se identificar com a sua 

função, se sentir portadora do passado e do futuro de uma linhagem. Ela tinha 

preço, um peso social e simbólico: este ter servia-lhe de ser (L’Hermite-

Leclercq, 1990, p. 281). 

 

Tendo em vista que toda essa situação de ambas as protagonistas revela uma 

representação da mulher no medievo que se assemelha com o que Marcos Ehrhardt, Alana 

Campo et al (2019, p. 181) discutem, afirmando que “no interior dessas relações, a mulher 

é apresentada muitas vezes como um sujeito submisso e impossibilitado de exprimir suas 

vontades e desejos, primeiramente, pela figura do pai e, após o casamento, pela figura do 

marido”. Nessa perspectiva, isso significa dizer que, a condição de submissa e de 

dominada das mulheres no sistema patriarcal não muda. A dominação masculina, nesse 

caso, só é transferida do lar do pai para o do marido, resultando, por conseguinte, em uma 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

11 
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair    e024002 

 

outra instituição que prossegue o matrimônio: a família, instância maior dentro do 

patriarcado que também aprisiona o sujeito feminino tanto quanto o casamento. 

Então, no que concerne à condição da mulher nesse contexto patriarcal revelado 

nos romances históricos contemporâneos em estudo – tendo como único destino para elas 

o casamento e, consequentemente, a construção de uma família –, pode-se relacionar o 

que a escritora estadunidense Kathe Millett (1934-2017) afirma: 

 

A principal instituição do patriarcado é a família. É ao mesmo tempo um 

espelho e uma conexão com a sociedade maior; uma unidade patriarcal dentro 

de um todo patriarcal. Mediando entre o indivíduo e a estrutura social, a família 

efetua o controle e a conformidade quando as autoridades políticas e outras são 

insuficientes. Como o instrumento fundamental e a unidade básica da 

sociedade patriarcal, a família e seus papéis são prototípicos. Servindo como 

um agente da sociedade mais ampla, a família não apenas encoraja seus 

próprios membros a se ajustarem e se conformarem, mas também atua como 

uma unidade no governo do estado patriarcal que governa seus cidadãos por 

meio de seus chefes de família. Mesmo em sociedades patriarcais onde são 

concedidas cidadania legal, as mulheres tendem a ser governadas apenas pela 

família e têm pouca ou nenhuma relação formal com o Estado (Millett, 1970, 

p. 33, tradução nossa). 

 

Assim, com relação à posição das mulheres de classe elevada e da classe 

aristocrata portuguesa e inglesa no período medieval – principalmente no que concerne 

às famílias que não têm primogênitos homens para assumir a herança da família –, resta 

as mulheres recorrerem ao único porto seguro para um futuro socioeconômico estável: o 

matrimônio. Em consequência disso, o sistema patriarcal, desse modo, acaba permeando 

pelas esferas econômica, civil, legal, religiosa e política, o que contribui para uma 

construção ideológica das gerações passadas, presentes e futuras. A sociedade, imbuída 

dessa ideologia, acaba reproduzindo relações de poder intrinsicamente alicerçadas na 

imposição e opressão ao sexo feminino nos diversos eixos do constructo social da cultura 

ocidental, privando, dessa forma, a mulher do acesso ao poder político.  

Levando em consideração o exposto no trecho acima, D. Isabel de Aragão, 

angustiada e triste pelo destino que lhe foi reservado, diz ao pai o seu real motivo de não 

querer casar-se, expressando o seu inconformismo e desacordo para com o seu progenitor, 

o rei D. Pedro III, quando ela argumenta que:  

 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

12 
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair    e024002 

 

– Há muito que conheço o meu destino... – murmurou Isabel. O soberano 

chegou o corpo à frente, aproximando o ouvido. – Como?... Não escutei o que 

disseste, minha filha – disse. A princesa elevou a cabeça.  – A minha intenção 

é servir a Deus, senhor. O rei de Aragão atirou com as costas contra o espaldar 

da cadeira. Inspirou profundamente e depois soltou o ar pelas narinas largas 

com força. Pensava que aquele assunto estava ultrapassado. Repreendeu-a: – 

O teu senhor na terra sou eu. Seguirás o meu mando. Agradarás a Deus por 

isso. Silenciou-se por instantes, avaliando a expressão assustada da filha. [...] 

A princesa aquiesceu com um aceno de cabeça. Mas insistiu: – Tenho há muito 

a intenção de servi-Lo no Mosteiro de Santa Clara, senhor – insistiu 

suavemente (Machado, 2017, p. 58-59). 

 

Mais adiante, podemos observar a reação e a resposta de D. Pedro III à essa 

insistência de D. Isabel em seguir a sua vida de santidade. Portanto, mesmo sabendo que 

o seu destino era outro, a protagonista reúne forças para expressar o seu desejo em servir 

ao divino, reafirmando, assim, a sua recusa ao matrimônio. Desse modo, decepcionado 

com a afronta de Isabel: 

 

O Mosteiro de Santa Clara não é para ti, minha filha [...] Via-lhe a tristeza 

muda, os lábios trémulos por ter de calar a mágoa, resignada à obediência. 

Pedro de Aragão também tinha o peito apertado e falhavam-lhe as palavras de 

consolo naquele momento. Foi então que Constança interveio, com uma frase 

que haveria de acompanhar a filha o resto da vida: – A casa do Senhor é o 

mundo inteiro, minha filha. Não se confina às fronteiras de Aragão (Machado, 

2017, p. 59).  

 

Além disso, a infanta aragonesa ainda reafirma o seu propósito dizendo, 

insistentemente: “– Sinto um chamamento, meu pai... Aquilo fora um sussurro. Mas, num 

ápice, Pedro III chegou o corpo robusto à frente. – Sentes o quê? – tentou certificar-se. 

De cabeça baixa, a princesa repetiu: – Sinto um chamamento, senhor” (Machado, 2017, 

p. 38). Mesmo se opondo à vontade do pai com relação a contrair matrimônio, D. Isabel 

não tem outra escolha e acaba se submetendo às ordens de seu tutor.  

A protagonista confirma a sua missão na terra como santa ao invés de pecadora. 

Isto é, o seu propósito é ser esposa de Cristo, e não esposa de um homem do qual ela mal 

conhece e que, ao contrário dela, não tem nenhum aspecto de santidade. Dessa forma, 

observamos que, em resposta a vez e a voz que as mulheres dessa conjuntura tinham do 

sagrado, ao contrário, os encarnados as colocavam na condição de silenciamento e 

abnegação.  

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

13 
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair    e024002 

 

Portanto, assim como D. Isabel de Aragão, ao ver que o seu casamento será 

realizado sem o seu consentimento, não levando em consideração a sua opinião sobre o 

fato, Lady Margaret Beaufort decide confessar à sua mãe o motivo pelo qual ela se opõe 

ao matrimônio: 

– Não posso ir para um convento? – pergunto baixinho, embora já saiba a 

resposta. Ninguém respeita meus dons espirituais. – Quando estiver liberada 

desse noivado, eu não poderei ir? – É claro que não poderá ir para o convento, 

Margaret. Não banque a idiota. [...] – Mas acho que fui chamada... – Foi 

chamada a ser mãe do novo herdeiro Lancaster – interrompe ela de forma 

brusca. – É ambição suficientemente grande para qualquer menina. Agora vá 

se aprontar. Suas criadas já fizeram suas malas. Você só precisa pegar a sua 

boneca para a viagem (Gregory, 2019, p. 19). 

 

Quando lemos o trecho, observamos três elementos que se contrastam. O primeiro 

diz respeito à insistência da protagonista em ir para o convento. O segundo consiste na 

negativa de sua mãe ao desejo de sua filha, nos mostrando, de maneira explícita, como se 

configurava o destino das meninas no medievo europeu, assim como a sua limitação em 

relação às suas ambições que se resumiam, por sua vez, ao matrimônio e a progenitura. 

O terceiro elemento contrastivo, que é destacado pelo vocábulo “boneca”, nos mostra 

uma denúncia com relação à situação de Lady Margaret. Isto é, a sua infância é vivenciada 

com as responsabilidades de uma mulher adulta. Assim, com relação à sua atitude de 

resistência no que concerne ao matrimônio, observamos isso desde o primeiro casamento 

de Lady Margaret com Lord Edmund Tudor, Earl of Richmond, quando ela afirma para a 

sua mãe que:  

 

– Sempre pensei que seria uma virgem como Joana d’Arc. – Tento outra vez. 

Puxo sua manga para que preste atenção no que falo. – A senhora sabe que esse 

sempre foi o meu desejo. Queria ir para um convento e ainda quero. Talvez eu 

seja chamada. Talvez seja a vontade de Deus. Devíamos nos aconselhar. 

Podemos perguntar ao padre agora, antes que seja tarde demais. E se Deus me 

quiser só para Ele? Nesse caso, meu casamento será uma blasfêmia (Gregory, 

2019, p. 33).  

 

De acordo com o fragmento, percebemos que Lady Margaret tenta utilizar 

diversos argumentos para convencer a sua mãe de que o casamento não é o seu futuro. 

Como uma forma de persistência e reafirmação sobre o seu destino santo, assim como 

uma resistência à vida marital, Lady Margaret eleva a sua voz ao longo da narrativa 

romanesca dizendo o seguinte: “– [...] Desde bem pequena, com 5 anos talvez, sei que 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

14 
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair    e024002 

 

sou uma criança especial aos olhos de Deus. Durante anos pensei que se tratasse de um 

dom singular – às vezes sinto a presença de Deus perto de mim, às vezes sinto a benção 

de Nossa Senhora [...]” (Gregory, 2019, p. 12). Isso nos mostra, por conseguinte, o quão 

convicta a protagonista mostra-se sobre o seu dever para com o divino, embora os seus 

argumentos não sejam válidos para os seus tutores, pois, como sujeito silenciado dentro 

do patriarcado, as mulheres não têm voz nem vez nessa estrutura social patrística, visto 

que,  

 

a importância primordial atribuída ao casamento – como meio de criação e 

conservação das estruturas de poder e de propriedade – não permite, sobretudo, 

nas camadas sociais mais elevadas, detentoras de bens e de poder, que uma 

rapariga influenciasse os planos de casamento traçados pelas gerações mais 

velhas (Opitz, 1990, p. 362). 

 

Além dessa declaração à viva voz da protagonista sobre o seu sentido de uma vida 

de santidade, mais adiante, já estando casada com Lord Edmund Tudor, Earl of Richmond 

– mesmo contra a vontade de Lady Margaret –, a personagem revela o peso que o 

matrimônio se configura para ela, ao afirmar: “Este é o meu martírio: o casamento com o 

seu irmão [de Jasper Tudor] nesse castelo rústico e horrível de Gales. Ofereço a Deus o 

sacrifício e sei que ele me recompensará” (Gregory, 2019, p. 38-39, acréscimo nosso). 

Todavia ela tenta se adaptar à toda essa situação, de forma resignada, porém, 

comportando-se como uma mártir, pois, “se fosse permitido a uma mulher odiar seu 

marido, eu o odiaria como um estuprador. Rezo para que Ela (Nossa Senhora) perdoe 

Edmund Tudor, o torturador de sua filha especialmente favorecida por Deus – eu, que não 

tenho pecado, nem, certamente luxúria (Gregory, 2019, p. 39).   

Dessa forma, no que consiste a repressão e sujeição dessas mulheres aos 

matrimônios e dentro desses, Claudia Opitz (1990) argumenta que: 

 

A repressão das mulheres por meio dos casamentos combinados baseia-se 

muito mais na redução de sua existência a uma vida ao lado de um homem, 

reduzida aos interesses e necessidades deste, no controle da sexualidade e do 

corpo femininos e na deformação psíquica da esposa, encarada como uma 

estranha. Apesar disso, as mulheres (jovens) tentaram sempre influenciar essa 

decisão, quer solicitando posteriormente a anulação eclesiástica do casamento, 

quer colocando-se sob a proteção de um convento e de um voto de castidade 

para escapar à política matrimonial da família, como fez Inês da Boémia em 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

15 
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair    e024002 

 

meados do século XIII, bem como a princesa Isabel, irmã de São Luís (Opitz, 

1990, p. 363). 

 

Ao levarmos em consideração o exposto por Claudia Opitz (1990), conseguimos 

identificar em D. Isabel e Lady Margaret essas mesmas tentativas de fugas realizadas por 

Inês da Boémia e Isabel, irmã de São Luís. Reconhecemos, também, que tanto D. Isabel 

quanto Lady Margaret utilizam desse senso de santidade como subterfúgio e/ou uma 

estratégia para evitar a repressão que elas poderiam sofrer caso fossem submetidas ao 

matrimônio. Diante disso, mesmo sendo ainda crianças, vemos o quão conscientes a 

Princesa e a Condessa eram com relação aos seus destinos como objetos dentro do sistema 

patriarcal.   

Em acréscimo, sendo obrigada a se casar pela segunda vez, depois de ter ficado 

viúva, agora com Sir Henry Stafford, o filho do Duke of Buckingham, Lady Margaret 

Beaufort revela ao leitor o seu sentimento de inconformismo com a sua situação:  

 

[...] Não tem a menor importância eu querer me casar. Não importa se eu tenho 

medo do casamento, de consumá-lo, do parto, de tudo relacionado ao papel de 

esposa. Ninguém nem mesmo pergunta se perdi minha vocação de infância, se 

ainda quero ser freira. Ninguém definitivamente se importa com o que eu 

penso. Tratam-me como uma jovem comum, criada para o casamento e a 

reprodução, e como não me perguntam o que acho nem respeitam o que eu 

sinto não há absolutamente nada que possa detê-los (Gregory, 2019, p. 61). 

 

De fato, como a própria protagonista nos mostra, as mulheres nessa condição não 

poderiam falar, elas não têm opinião própria, só devem resignar-se e aceitar o seu ônus. 

Levando em consideração esses comportamentos de resistência ao casamento por D. 

Isabel e Lady Margaret, segundo a socióloga e feminista brasileira Rose Marie Muraro 

(2002), no que diz respeito ao desejo de algumas mulheres pelo celibato na Idade Média, 

afirma: 

 

[...] O celibato livrava as mulheres não só da sobrecarga da domesticidade e da 

reprodução como também do domínio masculino. As mulheres consagradas 

foram pouco a pouco construindo suas próprias estruturas nos primórdios da 

Idade Média, até que acabaram muito poderosas e influentes. Pouco a pouco, 

as abadessas foram se tornando muito ricas, governando vastos domínios, até 

o século IX, quando Carlos Magno formou o Santo Império, tornando-se 

senhor absoluto de boa parte da Europa (Muraro, 2002, p. 103).  

 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

16 
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair    e024002 

 

Dessa maneira, vemos explicitamente que, “[...] a opressão das mulheres não é 

apenas econômica; é só uma parte disso. A opressão das mulheres é total e, portanto, 

existe na mente, é a opressão psicológica [...]” (Millett, 1968, p. 12, tradução nossa e 

grifos nossos). Desse modo, a opressão e a repressão são dois elementos que definem a 

situação pela qual passam as protagonistas. Ambos nos revelam diversas outras 

associações estereotipadas que mostram, de forma explícita, a inferioridade na qual as 

mulheres se encontram dentro do patriarcado.  

Kate Millett (1968) aponta que a subalternização da mulher é total, porque a 

subjuga ao sistema patriarcal não só em termos de corpo, mas também, de mente e de 

espírito. Isso fica claro quando o pai de D. Isabel, D. Pedro III de Aragão afirma: “– Tua 

mãe falou com sabedoria. Deves estar grata. D. Dinis é um rei completo. Portugal tem 

fronteiras sólidas e acredito que o monarca será um bom marido e aliado” (Machado, 

2017, p. 59). Vemos, pois, que ambas as protagonistas são pressionadas a cumprirem com 

o seu dever, que consiste em casar-se por conveniência para que suas famílias firmem 

alianças, fortalecendo-as de forma política e econômica. Assim, a respeito do papel das 

mulheres na Idade Média, Claudia Opitz (1990) diz que:  

 

[...] A prática dos casamentos concluídos em criança, tão difundida nas 

camadas sociais mais elevadas, encontrava aqui a sua legitimação; mas 

também entre as famílias aristocráticas e da baixa nobreza se considerava que 

uma rapariga estava <<apta para casar>> entre os doze e os quinze anos de 

idade.  É claro que com isso se reduziam as hipóteses de as raparigas 

conseguirem impor a sua própria vontade na celebração de um casamento 

(Opitz, 1990, p. 364-365). 

 

Nessa conjuntura, as dinastias de Aragão e de Lancaster dependiam das virtudes 

de D. Isabel e de Lady Margaret. Outrossim, identificamos uma atitude semelhante com 

Lady Margaret Beaufort, quando percebemos que lhe é negado o direito de fala ante a sua 

condição como mulher e futura esposa: 

 

Espero alguém pedir meu consentimento, a oportunidade de explicar que sou 

destinada a uma vida de santidade [...] O rei mal olhou para mim, não sabe 

nada a meu respeito, não mais do que sabia antes de eu entrar na sala, e, ainda 

assim, me atribuiu a um novo tutor, entregou-me a outro estranho. Como ele 

não percebe que sou uma criança de santidade especial, como ele o foi? Não 

terei a chance de lhe contar sobre os meus joelhos de santa? – Posso falar? – 

sussurro para minha mãe. – É claro que não. Então como o rei saberá quem sou 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

17 
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair    e024002 

 

se Deus não se apressar em dizer a ele? – E agora, o que acontece? [...] 

(Gregory, 2019, p. 23-24). 

 

Portanto, observamos que, o papel das mulheres no contexto medieval europeu 

resumia-se, principalmente, à submissão ao sexo oposto, pois elas eram “apropriadas para 

o matrimônio, para a progenitura, e para o cuidado com o lar” (Perrot, 2017, p. 180). 

Vemos que, isso “[...] é o aparecimento da família patriarcal baseada na propriedade 

privada. Nessa família, a mulher é oprimida [...]” (Beauvoir, 2019, p. 85). De fato, D. 

Isabel de Aragão e Lady Margaret Beaufort são estritamente imaculadas e propriedades 

de seus pais. Assim, para não se prejudicarem diante do jugo patriarcal e como uma forma 

de não sofrerem ainda mais opressão, repressão e repreensão desse, elas precisam agradar 

e, para isso, elas necessitam dissimular um bem-estar do qual não se configura como 

verdadeiro, tornando-se, desse modo, anda mais frágeis dentro dessa estrutura opressora. 

Diante disso, constatamos que, dentro do patriarcado, a mulher “é um sexo que se chama 

de frágil e, no entanto, exerce, seja sobre a família, seja sobre a sociedade, uma espécie 

de onipotência tanto para o bem quanto para o mal” (Perrot, 2017, p. 169). Um exemplo 

disso explicita-se no seguinte trecho, quando D. Isabel desconfia que o seu destino como 

esposa está próximo, mas por estar à mercê do sistema patriarcal, a infanta não pode 

protestar contra o seu “destino de mulher” (Beauvoir, 2019, p. 395) 

 

3  “HUMILDE E PENITENTE QUE SE DANEM! OCULTA E PACIENTE, ESSE 

SERÁ O MEU LEMA”7 

 

Agora o lema não é mais “Humilde e Penitente”, mas sim, “Oculta e Paciente”. O 

lema que abre essa nova etapa na análise das protagonistas diz respeito às transgressões 

de D. Isabel de Aragão e de Lady Margaret Beaufort dentro do matrimônio. Na fase 

anterior, mostramos o primeiro movimento de transição: o de resistência, afirmando 

querer seguir as suas vocações de freiras em um convento, o que não foi possível; e, ao 

mesmo tempo, o de submissão ao casamento, sendo que, ambas as protagonistas dão 

ênfase aos seus inconformismos e a sua resistência ao matrimônio, aludindo uma futura 

vida casta. Agora, passamos a mostrar os outros dois movimentos transitórios das 

personagens: o de submissão e o de transgressão. Pois, mesmo se submetendo ao 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

18 
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair    e024002 

 

matrimônio, elas encontram um subterfúgio para fugir das suas responsabilidades 

maritais como esposas: a vida santa.  

No que diz respeito às transgressões de D. Isabel, percebemos que a sua postura 

de santidade se configura como um artifício de resistência ante os deveres matrimoniais, 

quando esse aspecto também é constatado pelo seu próprio marido, D. Dinis I, nos 

primeiros dias de casados:  

 

O rei voltara de uma ausência de vários dias e entrou pelos aposentos da 

mulher, trazendo o sol no rosto animado. Foi encontrá-la no oratório, já pronta 

para o sarau. Sentindo-o entrar, Isabel não se moveu, continuando a oração. 

Ele tão pouco se incomodou, ciente de que antes de si vinha Deus no coração 

da mulher. Sentou-se numa arca encoirada e aguardou que terminasse, 

observando-a. Envergava um sumptuoso brial de brocado de seda azul. Um 

cinto de medalhões de ouro desenhava-lhe a anca que ganhara formas, mais 

arredondada no último ano. Viu-a passar os dedos pelo terço, os lábios a mexer, 

de olhos fechados. Apreciou-lhe o perfil, de uma delicadeza de estátua, feições 

esculpidas por mãos de mestre. Com o véu sobre os cabelos louros, a pose e a 

entrega absoluta, Isabel era a imagem de uma santa. De uma bela santa... 

(Machado, 2017, p. 128).  

 

Essa atitude por parte da protagonista deixa o rei desanimado no que concerne à 

consumação do seu matrimônio com a sua esposa, pois ele percebe um certo 

distanciamento da rainha de Portugal referente à prática das relações sexuais entre os 

cônjuges. Um outro momento também percebido pelo rei D. Dinis com relação à 

dedicação de D. Isabel à sua vida de santidade e às instituições religiosas mais do que a 

sua própria vida conjugal, é exposto ao leitor em um diálogo entre os esposos sobre as 

caridades de D. Isabel e a sua afeição às Clarissas, quando o rei D. Dinis a questiona:  

 

– Interessai-vos pela Ordem das Clarissas? – perguntou o rei com simpatia. O 

rosto dela iluminou-se. – Muito. Ainda pensei... Mas interrompeu a frase. Não 

iria dizer ao homem com quem casara que o sonho da sua vida era ter 

professado no Mosteiro de Santa Clara na sua terra, se não tivesse sido 

obrigada a forjar uma aliança para o seu pai (Machado, 2017, p. 146).  

 

Essa dedicação determinada de D. Isabel à vida religiosa acaba por despertar um 

incômodo no marido, pois, assim como Lady Margaret Beaufort, D. Isabel prefere abster-

se dos deveres conjugais para jejuar, rezar, dedicar sua vida ao divino ao invés do 

matrimônio, configurando-se como uma forma de fuga perante as suas obrigações de 

esposa. Isso, de certo modo, se apresenta como um dos aspectos que nos mostram que, 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

19 
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair    e024002 

 

mesmo submetida à condição de esposa resignada, a rainha de Portugal encontra meios 

pelos quais ela conserva o seu mais profundo desejo de consagrar-se à deidade e, com 

isso, libertar-se das obrigações terrenas que são destoantes do seu propósito como 

instrumento de Deus na terra. 

Ademais, ao pensar sobre o bastardo que D. Dinis já tinha fora de portas, D. Pedro 

Afonso, e a escassez de filhos legítimos com D. Isabel – em virtude da frequente 

dedicação da mulher à uma vida de castidade e santidade, demonstrando repulsa pelo 

marido, o que o fazia recorrer às mancebas –, o narrador onisciente nos diz que D. Dinis: 

“Amava Isabel, mas o apego do coração podia ser separado da luxúria, pensou. Via-a 

muito presa das orações, demasiado perfeita aos seus olhos; como se pode desejar alguém 

que recorda uma santa, de mãos postas e joelhos no chão, permanentemente em frente aos 

oratórios?” [...] (Machado, 2017, p. 158).  

Neste aspeto, a narrativa de Isabel Machado “[...] estabelece relações com 

historiadores mais recentes, ao argumentar que a rainha dava pouca importância ao esposo 

(Medeiros, 2013, p. 06). Semelhante a isso, outro romance estudado por Medeiros, Os 

pecados da Rainha Santa Isabel, da autoria de António Cândido Franco, mostra que “[...] 

o rei estava inteiramente apaixonado por ela e mesmo sem nada a receber em troca a trata 

com carinho e dedicação recebendo apenas desprezo e aversão” (Medeiros, 2013, p. 06). 

Esse desejo d’el-rei D. Dinis de aproximar-se carnalmente da esposa se confirma 

no seguinte trecho, quando ele nos mostra a sua frequente admiração por D. Isabel como 

mulher, embora ela não o corresponda da mesma forma: “Quando a via solta, a falar das 

suas obras na rua, sim, chegava a olhá-la de outra forma, com a sua alegria e o sorriso no 

rosto que fazia ainda mais belo, de mulher, o corpo alto e torneado. Superava-o em altura, 

uma boa mão travessa” (Machado, 2017, p. 158-159). Pois, D. Dinis “amava-a de 

verdade, daquela maneira que se diria fiel se não distribuísse favores por outros corpos” 

(id, p. 159). Porém, ao visualizar a áurea de santidade da esposa em virtude de suas 

práticas religiosas que se configuravam de maneira fervorosa, D. Dinis entristece em 

saber que, ao invés de D. Isabel cumprir o seu papel de cônjuge, ela prefere abster-se da 

vida terrena e dedicar-se à vida espiritual, a começar por manter o celibato e a castidade 

mesmo dentro do casamento. 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

20 
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair    e024002 

 

Vemos que esse aspecto explicita-se em um trecho do romance quando D. Dinis 

assume que gostaria de levar uma vida conjugal “normal” com a sua esposa D. Isabel:  

 

[...] mas dentro dos aposentos, todos aqueles círios e santos, crucifixos, tudo 

lhe recordava a Eucaristia divina, ia-se-lhe a paixão da carne. Meses antes, 

chegara a anunciar que queria visitá-la à noite, mas chegando à câmara, perdera 

o viço do corpo quando a vira ainda nas preces, que não interrompia nem com 

a terra a tremer. Literalmente. Acontecera em Lisboa um tremor médio, 

suficiente para causar alarme na alcáçova, mas Isabel nem largara a capela. 

Pois se era a vontade de Deus... (Machado, 2017, p. 159).  

 

Então, levando em consideração o exposto, vemos que esse último fragmento 

explicita a resistência de D. Isabel aos deveres conjugais como uma transgressão dentro 

do próprio matrimônio, apesar de que essas transgressões se configurem na sua dedicação 

à vida religiosa e a busca por uma vida de santidade, mas que se apresentam como uma 

fuga dos padrões impostos pela sociedade patriarcal à mulher medieval europeia. 

Portanto, constamos que, mesmo que de forma sutil e velada, D. Isabel tenta resistir à 

opressão do patriarcado, mesmo que isso seja de uma forma incomum: através do sagrado. 

Assim como D. Isabel de Aragão, identificamos as transgressões de Lady 

Margaret Beaufort dentro do matrimônio, no que diz respeito ao não cumprimento dos 

deveres conjugais de uma esposa, no seu segundo casamento, com Sir Henry Stafford; 

tendo em vista que, isso acontece mesmo ela estando em uma condição de submissão. 

Esse aspecto fica claro no seguinte fragmento, quando a protagonista afirma:  

 

Sir Henry me dá muita liberdade, permitindo que eu vá à capela quantas vezes 

quiser. Tenho à minha disposição o padre da igreja contígua à nossa casa. 

Ordenei que os serviços obedecessem à ordem diária de um mosteiro e 

compareço a quase todos, até mesmo aos ofícios da noite em dias santos, e meu 

marido não faz nenhuma objeção. Ele me dá uma pensão generosa e me 

encoraja a comprar livros. Começo a criar a minha própria biblioteca de 

traduções e manuscritos e, ocasionalmente, ele se senta comigo e lê para mim 

o Evangelho em latim. Eu o acompanho com uma tradução para o inglês que 

ele mandou copiar para mim, e, aos poucos, começo a entender. Em suma, esse 

homem me trata mais como sua jovem pupila do que como sua esposa e provê 

os meios para minha saúde, educação e vida religiosa. Ele é atencioso e cuida 

de meu conforto, não se queixa de um bebê ainda não ter sido concebido e 

cumpre seu dever com delicadeza (Gregory, 2019, p. 89).  

 

O fato de que o seu segundo marido, Sir Henry Stafford – mesmo que de forma 

dissimulada, pois, na sociedade patriarcal, principalmente, “na concepção medieval do 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

21 
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair    e024002 

 

mundo, a maternidade era tão importante como o casamento ou a situação familiar para 

o dia a dia da mulher e para a sua posição na sociedade” (Opitz, 1990, p. 377) –, corrobora 

com o seu ofício para com o divino, de certo modo, nos mostra que Lady Margaret 

mantém uma vida casta mesmo estando casada, tentando, dessa maneira, cumprir com o 

seu desejo de infância: seguir uma vida de santidade, seu casamento não passando apenas 

de uma mera conveniência.  

A própria protagonista, no seu terceiro casamento, agora com Lord Thomas 

Stanley, Earl of Derby, afirma para esse último a dissimulação do seu falecido marido, 

Sir Henry Stafford, na seguinte passagem: “Talvez Sir Henry tenha esperado de mim mais 

do que um afeto zeloso; meu amor, entretanto, foi dado ao meu filho, a minha família e a 

meu Deus muito antes de nos conhecermos. Desejei uma vida casta desde minha infância, 

e nenhum de meus maridos será capaz de desviar-me de minha vocação [...]” (Gregory, 

2019, p. 200). Reforçando o seu posicionamento, mais adiante, com as referidas palavras:  

 

Uma mulher de juízo só se casa para melhorar a situação de sua família. Só 

uma tola sonha toda noite com um casamento por amor [...] Se eu me casar 

com um homem por amor, será a primeira vez em uma vida que teve duas 

uniões sem esse sentimento. A paixão entre um homem e uma mulher não é a 

estrada designada para mim. Sei que Deus quer que seu sirva a meu filho e a 

minha casa na Inglaterra (Gregory, 2019, p. 200-201).  

 

Mediante o exposto, vemos que Lady Margaret tem consciência de como funciona 

o mercado matrimonial no medievo europeu, pois, de fato, ela mesma foi uma de suas 

maiores vítimas. Porém, para o seu infortúnio, tanto ela teve que se submeter ao 

matrimônio quanto à maternidade, o que, de certa maneira, essas duas condições destoam 

do seu propósito divino. Portanto, a Condessa de Richmond aproveita a oportunidade de 

que os seus dois primeiros casamentos foram apenas por conveniência, para utilizar a sua 

vida de santidade como subterfúgio em resistência à luxuria no seu terceiro casamento, 

dessa vez, com Lord Thomas Stanley: “Por um momento, olhando para o seu rosto 

voltado para o chão, me pergunto se, de fato, quero que concorde tão prontamente com a 

ideia de que será meu marido, mas nunca meu amante” (Gregory, 2019, p. 211). 

Ainda no seu terceiro casamento com Lord Thomas Stanley, Lady Margaret deixa 

algumas condições bem claras para o seu novo marido, tendo em vista que tais exigências 

estão diretamente ligadas à sua vida santa:  

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

22 
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair    e024002 

 

 

– Creio que meus conselheiros esclareceram que pretendo que não haja 

descendentes de nosso casamento, estou certa? Ele não ergue o olhar para mim, 

talvez eu o tenha deixado constrangido sendo demasiadamente objetiva. – 

Entendi que o casamento será um compromisso, mas não um ato consumado. 

Partilharemos a cama à noite para cumprir o contrato, mas você se considera 

tão casta como uma freira. Respiro fundo. – Espero que seja conveniente para 

você. – Perfeitamente (Gregory, 2019, p. 211).  

 

Ao lermos o fragmento, devemos lembrar que, o terceiro casamento de Lady 

Margaret foi devidamente articulado por ela mesma. Com o objetivo de se infiltrar na 

corte do rei Edward IV e da rainha Elizabeth Woodville, a protagonista propõe um 

matrimônio a Lord Henry Stanley em virtude de esse ser o Lord de mais confiança de 

Edward IV, e que, consequentemente, servia diretamente ao rei. Casando-se com Lord 

Stanley, Lady Margaret se aproxima do seu inimigo – ocupando o cargo de Lady in 

Waiting da rainha Elizabeth Woodville. Isso significa que, estando perto de seus 

adversários, a protagonista irá conseguir agir politicamente, em favor do seu filho, Henry 

Tudor, justificando as suas ações enfaticamente através do sagrado.  

Ademais, mais uma vez, Lady Margaret Beaufort confirma o motivo pelo qual 

decide levar uma vida casta dentro do casamento quando ela mesma diz: “– Acredito ter 

sido escolhida por Deus para um propósito superior – explicou, [...]. – E é a vontade Dele 

que eu esteja preparada. Não posso ser amante de um homem e serva de Deus” (Gregory, 

2019, p. 211). Assim, diante dessas declarações da protagonista, vemos claramente a sua 

resistência dentro do matrimônio no que consiste aos prazeres da carne e a condição de 

progenitura, corroborando, por conseguinte, com a nossa ideia-tese defendida no presente 

tópico: 

 

– A falta de desejo, deve se lembrar, foi requerida em nosso contrato de 

casamento. Uma cláusula estipulada por você [Lady Margaret Beaufort]. [...] 

Você não faz o meu tipo de mulher, e só Deus sabe que tipo de homem 

despertaria desejo em você. Se é que existe algum. Duvido que até o pobre 

Jasper tenha causado mais do que uma comoção frígida (Gregory, 2019, p. 

223). 

 

Através dessas palavras de Lord Thomas Stanley, em uma conversa dele com Lady 

Margaret Beaufort, vemos sob a ótica da personagem masculina o que ele pensa a respeito 

da protagonista. Visualizamos que, na opinião do Conde Thomas Stanley, Lady Margaret, 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

23 
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair    e024002 

 

de fato, é quase destituída de desejos carnais. Destarte, ao levarmos em consideração a 

conjuntura na qual a protagonista se encontra, além de todas as suas atitudes com relação 

à sua vocação divina, constatamos que a Condessa de Richmond e Derby persiste em 

recusar o enlace matrimonial, dedicando-se, desse modo, à uma vida de castidade e de 

santidade; principalmente, quando Lord Thomas Stanley enfatiza: “[...] e só Deus sabe 

que tipo de homem despertaria desejo em você. Se é que existe algum [...]” (Gregory, 

2019, p. 223). 

Um outro momento de reconhecimento das virtudes de santa da esposa, é quando 

o próprio marido de Lady Margaret, Lord Thomas Stanley, diz:  

 

– Quando nos casamos, você me disse que havia se devotado a Deus e a sua 

causa [...]. Você desejava uma vida casta [...]. Se você fosse uma mulher que 

pudesse ser controlada por sentimento, teria ido para junto de Jasper e o seu 

filho há 12 anos. Afeição não é importante para você [...] (Gregory, 2019, p. 

224).  

 

Como exposto, esse fragmento do romance extraído de um diálogo entre os 

cônjuges revela, de fato, a configuração do casamento de Lady Margaret, assim como, 

mostra sua resistência ao afeto conjugal. Desse modo, fica explícita a resistência da 

protagonista com relação às suas obrigações como esposa medieval europeia, trocando o 

leito de seu marido pelo genuflexório; preferindo passar suas noites em orações na capela 

ao invés de ceder à luxúria marital. Assim, ao observarmos esses movimentos de 

oscilações entre submissão e transgressão e vice-versa, visualizamos a forma como D. 

Isabel de Aragão e Lady Margaret Beaufort são construídas como personagens 

romanescas, isto é, ambas ganham um protagonismo nas metaficções historiográficas 

contemporâneas em tela. 

Por conseguinte, ao traçarmos o perfil de duas personagens femininas alocadas na 

Baixa Idade Média portuguesa e inglesa, conseguimos identificar diversos aspectos 

semelhantes entre ambas, dentre eles: a sua submissão ao sistema patriarcal, no que 

consiste à instituição do casamento; o cumprimento do dever para com as suas dinastias; 

a religiosidade; e, o seu fardo; características inerentes aos indivíduos tanto reais quanto 

ficcionais quando são de origem desse recorte sócio-histórico e político-cultural. Diante 

disso, expusemos que o sistema patriarcal delimita os papéis dos sexos masculino e 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

24 
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair    e024002 

 

feminino, atribuindo-lhes tarefas que estão ligadas aos fatores biológico e ideológico dos 

indivíduos, ou seja, a mulher é destinada ao cuidado da vida privada, enquanto o homem 

é encarregado pela vida pública, em outras palavras, a denominada “política sexual” 

(Millett, 1970, p. 23-24).  

Então, é dessa configuração de sociedade que surge o cumprimento de deveres, 

quando D. Isabel de Aragão é obrigada a casar-se contra a sua vontade, assim como, Lady 

Margaret Beaufort. Quando falamos que se casaram contra as suas vontades – como 

explicitamos na discussão do referido tópico –, referimo-nos ao fato de que ambas 

desejavam, desde a infância, como mostramos na análise das personagens, seguir uma 

vida ortodoxamente religiosa, afirmando que os seus destinos eram servir a Deus, 

ansiando por serem freiras ou abadessas, e com isso, alcançar uma vida de santidade. 

Visto que, “[...] a vida conventual torna a mulher independente do homem: certas 

abadessas detêm grandes poderes. Heloísa celebrizou-se tanto como abadessa como 

grande amorosa [...]” (Beauvoir, 2019, p. 146), compreende-se que: 

 

[...] as jovens que queriam escapar ao espartilho dos planos matrimoniais da 

família só podiam contar com a astúcia, a mentira e a ajuda de Deus, como nos 

indicam algumas biografias de mulheres dos finais da Idade Média: por 

exemplo Clara de Assis, a proeminente fundadora de ordens e conventos, e a 

sua irmã mais nova, Inês, escaparam a altas horas da noite de casa dos pais e 

encontraram refúgio junto de São Francisco e dos seus irmãos pouco 

convencionais, e se não tivessem tido ajuda do céu – como refere o seu 

hagiógrafo – não teriam nunca conseguido resistir às ameaças, às injúrias e à 

pancada dos seus parentes masculinos (Opitz, 1990, p. 365).  

 

Isto, de certa maneira, não foi possível para D. Isabel e Lady Margaret, em virtude 

dos seus deveres como mulheres, como nobres, pertencentes a realeza e como joguetes 

no xadrez político europeu, embora o seu árduo desejo de reclusão no convento 

perdurasse por toda a sua vida.  

Em síntese, mulheres como D. Isabel de Aragão e Lady Margaret Beaufort não 

enxergavam o casamento como um meio de alcançar o amor villano, mas sim, como um 

obstáculo face ao seu árduo desejo de uma vida santa mediante a ortodoxia cristã. Dessa 

forma, as protagonistas convivem com diversos empecilhos no que diz respeito à sua vida 

de santidade, uma vez que tiveram uma educação alicerçada nos princípios franciscanos 

e marianos. Porém, elas são submetidas ao compromisso de estabelecer harmonia às 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

25 
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair    e024002 

 

desavenças internas e externas dos reinos de Aragão, Portugal, Castela e Inglaterra através 

dos seus matrimônios com D. Dinis, Lord Edmund Tudor, Sir Henry Stafford e Lord 

Thomas Stanley; sendo o primeiro, marido de D Isabel e os três últimos, maridos de Lady 

Margaret.  

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Ao traçarmos o perfil de duas personagens femininas alocadas na Baixa Idade 

Média portuguesa e inglesa, conseguimos identificar diversos aspectos pertinentes à 

nossa análise sobre D. Isabel de Aragão e Lady Margaret Beaufort, dentre eles: a sua 

submissão ao sistema patriarcal, no que consiste à instituição do casamento; o 

cumprimento do dever para com a suas dinastias; a religiosidade; e, os seus fardos; 

características inerentes aos indivíduos tanto reais quanto ficcionais quando são de 

origem desse recorte sócio-histórico-político-cultural. Diante disso, expusemos que o 

sistema patriarcal delimita os papéis dos sexos masculino e feminino, atribuindo-lhes 

tarefas supostamente ligadas aos fatores biológico e ideológico dos indivíduos, ou seja, a 

mulher é destinada ao cuidado da vida privada, enquanto o homem é encarregado pela 

vida pública, em outras palavras, a denominada “política sexual” (Millett, 1970, p. 23-

24). 

Então, é dessa configuração de sociedade que surge o cumprimento de deveres 

por parte das mulheres, momento em que D. Isabel de Aragão e Lady Margaret Beaufort 

são obrigadas a casarem-se contra as suas vontades. Quando falamos em se casar contra 

as suas vontades – como explicitamos na discussão do primeiro tópico do presente artigo 

–, refiramo-nos ao fato de que a Rainha de Portugal e a Condessa de Richmond e Derby 

desejavam, desde as suas infâncias, como mostramos na análise das personagens, 

seguirem uma vida ortodoxamente religiosa; quando afirmam que os seus destinos eram 

servir a Deus, ansiando por serem freiras ou abadessas e, com isso, alcançar uma vida de 

santidade. Visto que, “[...] a vida conventual torna a mulher independente do homem: 

certas abadessas detêm grandes poderes. Heloísa celebrizou-se tanto como abadessa 

como grande amorosa [...]” (Beauvoir, 2019, p. 146). O que, de certa maneira, não foi 

possível para D. Isabel e Lady Margaret, em virtude dos seus deveres como mulheres, 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

26 
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair    e024002 

 

como nobres, pertencentes à realeza e como joguetes no xadrez político europeu; embora 

os seus árduos desejos de reclusão no convento perdurassem por toda as suas vidas.   

Compreende-se que, em seu constructo social, as mulheres, sejam nobres ou 

abastadas, não tinham o direito de demonstrar aprovação ou desaprovação com relação 

às decisões sobre o seu futuro – futuro esse que era decidido por outrem –, pois eram 

relegadas ao emudecimento, à obediência e à resignação, quando tinham que adotar o 

lema “Humilde e Penitente”, e cumpri-lo à risca.   

No que concerne ao segundo movimento de oscilação, que diz respeito à 

submissão-transgressão das personagens femininas, consiste no momento em que elas se 

casam, saindo da situação de obediência ao pai para a condição de submissão ao marido. 

D. Isabel e Lady Margaret deixam claro para o leitor que a sua luta não está totalmente 

perdida, isto é, elas não se submeteriam integralmente, momento quando surge a 

resistência das protagonistas em análise. De fato, a partir desse momento, elas 

transgridem e, com isso, adotam um novo lema: “Oculta e Paciente”. Pois, mesmo estando 

ambas casadas, sob a tutela de seus maridos, elas conseguem encontrar maneiras de tentar 

seguir uma vida santa, dedicando-se à castidade e à santidade como fuga da luxúria 

conubial. 

Em suma, evidenciamos que, as práticas como a castidade, os jejuns, as rezas; a 

quantidade de tempo gasto em genuflexórios, capelas, instituições religiosas; a 

abstinência sexual; além da ausência de afeto delas para com os seus esposos, 

configuram-se como artifícios, subterfúgios e uma forma de resistência no que diz 

respeito à concretização dos seus deveres conjugais. Desse modo, constatamos que essas 

atitudes elencadas das protagonistas soam como transgressões; pois, mesmo tendo se 

submetido à conjuntura do sistema patriarcal, elas levam uma vida de santidade, tanto 

para atender os seus desejos de toda a sua vida em servir ao divino – já que não puderam 

entrar em um convento e tornarem-se freiras ou abadessas – como uma forma de se 

desprender das amarras de uma sociedade em que predominava, com mais vigor, a prática 

androcêntrica e falocêntrica, calcada em um pensamento hegemônico e supremacista 

masculino. 

 

REFERÊNCIAS 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

27 
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair    e024002 

 

 

BEAUVOIR, Simone de. O Segundo Sexo: fatos e mitos. Tradução: Sérgio Milliet. Vol. 

I. 5. ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2019.  

BEAUVOIR, Simone de. O Segundo Sexo: a experiência vivida. Tradução: Sérgio 

Milliet. Vol. II. 5. ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2019.  

EHRHARDT, M. L.; CAMPO, A. T. Q. de et al. O feminino na Antiguidade e na Idade 

Média. Revista Diálogos Mediterrâneos. Curitiba. n. 16, 2019. p. 275-

289. Disponível em: https://dialogosmediterranicos.com.br/index.php/RevistaDM/articl

e/view/354. Acesso em: 10 de junho de 2021.  

FERREIRA, Simone dos Santos Alves. Mito e Criação Literária: o repensar paródico 

dos mitos Inesiano e Isabelino. João Pessoa: Editora da UFPB, 2017.  

GREGORY, Philippa. The White Princess. New York: Simon & Schuster Ltd, 2013. 

GREGORY, Philippa. A Rainha Vermelha. Tradução de Ana Luíza Dantas Borges. 3. 

ed. Rio de Janeiro: Record, 2019.  

KLAPISH-ZUBER, C. Introdução. In: DUBY, Georges; PERROT, Michelle (org.). A 

História das Mulheres no Ocidente: A Idade Média. Volume II. Círculo de Leitores: 

Porto, 1990. p. 09-23. 

L’HERMITTE-LEQUERQ, Paulette. A ordem feudal (séculos XI-XII). In: DUBY, G.; 

PERROT, M. (org.). A História das Mulheres no Ocidente: A Idade Média. Volume II. 

Círculo de Leitores: Porto, 1990. p. 272-329. 

MACHADO, Isabel. A Rainha Santa. Lisboa: Esfera dos Livros, 2017. 

MEDEIROS, A. Entre Ficção e História: Isabel, A Rainha Santa de Portugal. Revista 

Graphos. Revista de Pós-Graduação em Letras. Universidade Federal da Paraíba. João 

Pessoa, v. 15. n. 01, 2013. p. 01- 11. Disponível em: https://periodicos.ufpb.br/index.ph

p/graphos/article/view/16313. Acesso em: 07 de setembro de 2020.  

MEDEIROS, Aldinida. Mulheres no romance histórico contemporâneo português. 

Curitiba: Appris, 2019. 

MILLETT, K. Sexual Politics (Kate Millett, 1968). In: Women and Marxism. Marxist I

nternet Archive (MIA). Organization: Sally Ryan. [s.l.], 2003. Disponível em: https://w

ww.marxists.org/subject/women/authors/millett-kate/sexual-politics.htm. Acesso em: 22 

de ago. 2019.  

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair
https://dialogosmediterranicos.com.br/index.php/RevistaDM/article/view/354
https://dialogosmediterranicos.com.br/index.php/RevistaDM/article/view/354
https://periodicos.ufpb.br/index.php/graphos/article/view/16313
https://periodicos.ufpb.br/index.php/graphos/article/view/16313
https://www.marxists.org/subject/women/authors/millett-kate/sexual-politics.htm
https://www.marxists.org/subject/women/authors/millett-kate/sexual-politics.htm


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

28 
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair    e024002 

 

MILLETT, Kate. Sexual Politics. Univerty of Illinois Press, Urbana and Chicago. New 

York: Doubleday, 1970.  

MURARO, Rose Marie. A mulher no terceiro milênio: uma história através dos tempos 

e suas perspectivas para o futuro. 6.ª edição. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 2002. 

OPITZ, C. O quotidiano da mulher no final da Idade Média (1250-1500). In: DUBY, G.; 

PERROT, M. (org.). A História das Mulheres no Ocidente: A Idade Média. Volume II. 

Círculo de Leitores: Porto, 1990. p. 352-435. 

PERROT, Michelle. Os excluídos da história: operários, mulheres e prisioneiros. 

Tradução de Denise Bottmann. 10. Reimpressão. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2017. 

PONTES, Francisco Edinaldo de. Política e teocentrismo em A Rainha Santa e A 

Rainha Vermelha: a representação feminina em perspectiva. 165 f. Dissertação 

(Mestrado em Literatura e Interculturalidade). Programa de Pós-Graduação em Literatura 

e Interculturalidade. Centro de Educação. Universidade Estadual da Paraíba. Campina 

Grande, 2022.  

TEODÓSIO, G. M.; HOLANDA, H. M. de. O feminino na Idade Média, seu lugar na 

historiografia e a herança para a contemporaneidade. In: Conedu – VII Congresso 

Nacional de Educação. Educação como (re)Existência: mudança, conscientização e 

conhecimentos. Maceió. 2020. p. 01- 11. Disponível em: https://editorarealize.com.br/ar

tigo/visualizar/69034. Acesso em: 23 de janeiro de 2021. 

 

  

 
1 Este Artigo é um recorte da Dissertação de Mestrado apresentada ao Programa de Pós-graduação em 

Literatura e Interculturalidade (PPGLI), da Universidade Estadual da Paraíba (UEPB). A pesquisa contou 

com Bolsa Capes; e foi desenvolvida no âmbito dos estudos de releituras do período medieval, do Grupo 

Interdisciplinar de Estudos Literários Lusófonos (GIELLus). 
2 Doutora em Literatura Comparada (PPgEL/UFRN). Pós-Doutorado pela Universidade de Coimbra 

(2015). Pós-doutorado pela Universidade de Évora (2019) 
3 Especialista em Revisão de Textos (PUC Minas). Graduado em Licenciatura Plena em Letras - Inglês 

(UEPB) 

 
4 Texto original: “Humble and Penitent, this is my motto! And you would do well to abide by it”. 

Referência ao lema que Lady Margaret Beaufort impõe à sua nora, Elizabeth of York, no romance 

histórico contemporâneo inglês The White Princess (2013), de Philippa Gregory. 
5 “A Idade Média foi um período de intensa misoginia, ‘todos os relatos que chegam até mim e me 

informam vêm dos homens, convencidos da superioridade de seu sexo. Só as vozes deles chegaram a 

mim’ (Duby, 1989, p. 6). Esse relato do medievalista Georges Duby retrata como a ausência de fontes 

 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair
https://editorarealize.com.br/artigo/visualizar/69034
https://editorarealize.com.br/artigo/visualizar/69034


  

 

 

Brathair 24, 2024 

ISSN 1519-9053 
 

 

29 
http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair    e024002 

 

 
escritas por mulheres, gera uma historiografia que por muito tempo retratava apenas o masculino” 

(Teodósio; Holanda, 2020, p. 2). 
6 “Apenas nas camadas sociais mais baixas, na cidade ou no campo, se encontrava maiores liberdades, 

decisões autónomas e em recuo na tutela exercida pelos pais” (Opitz, 1990, p. 362). 
7 Texto original: “Humble and Penitent may be damned! Hidden and Patient, that will be my motto”. 

Referência ao lema adotado por Elizabeth of York, contrastando com o lema imposto por sua sogra, Lady 

Margaret Beaufort, no romance histórico contemporâneo The White Princess (2013), de Philippa Gregory. 

http://ppg.revistas.uema.br/index.php/brathair

